
Revue Internationale GRECE, Vol1, N°2 

ISSN 3079-4463, e ISSN 3079-4471    https://grece-tchad.com 

       

Levy DJISNEBEYE                                             456 

LE FONDEMENT ANTHROPOLOGIQUE ET MORAL DE LA 
VERTU POLITIQUE CHEZ JEAN-JACQUES ROUSSEAU 

 
Levy DJISNEBEYE 

École Normale Superieure de Ndjamena, Tchad 
E-mail : djislevygmail.com 

 
Résumé 
Cette présente recherche se propose de mettre en exergue la nécessité du lien 
ombilical entre la politique, l’anthropologie et la morale à partir de la théorie 
politique de Jean-Jacques Rousseau. Il est question de montrer, à travers l’auteur 
du Contrat social (1762), la fonction essentielle de l’anthropologie et de la morale 
dans l’acquisition de la vertu politique. Ainsi si la politique constitue une fin vers 
laquelle tendent immanquablement les humains en vue de réaliser leur mieux-être 
collectif, il n’en demeure pas moins que les moyens théoriques en vertu desquels 
on peut mieux y arriver sont l’anthropologie et la morale. Nous verrons en effet 
que l’anthropologie et la morale constituent le socle indispensable sur lequel doit 
reposer toute politique crédible et qu’en définitive, la politique et la science 
deviennent indissociables. De cette manière, nous relèverons que la plupart des 
crises politiques économiques, écologiques et technologiques majeures que 
traversent nos Etats modernes s’expliquent par le recul moral que connaissent 
nos sociétés et nos familles. C’est ainsi qu’il est plus que jamais nécessaire que les 
politiques contemporaines se nourrissent de la morale pour être plus bénéfiques 
pour l’homme et la nature.  
Mots clés : Nature, politique, morale, anthropologie, perfectibilité, vertu citoyenne.  
 

The anthropological and moral basis of political virtue in Jean-Jacques 
Rousseau 

 
Abstract: This present research aims to highlight the necessity of the umbilical 
link between politics, anthropology and morality based on the political theory of 
Jean-Jacques Rousseau. We want to show, through the author of the Social 
Contract (1762), the essential function of anthropology and morality in the 
acquisition of political virtue. Thus, if politics constitutes an end towards which 
humans inevitably tend in order to achieve their collective well-being, it remains 
nonetheless that the theoretical means by virtue of which we can better achieve 
this are anthropology and morality. We will see in fact that anthropology and 
morality constitute the indispensable foundation on which any credible policy 
must rest and that ultimately, politics and science become inseparable. In this way, 
we will note that most of the major political, economic, ecological and 
technological crises that our modern states are going through can be explained by 
the moral decline that our societies and families are experiencing. It is therefore 

https://grece-tchad.com/


Revue Internationale GRECE, Vol1, N°2 

ISSN 3079-4463, e ISSN 3079-4471    https://grece-tchad.com 

       

Levy DJISNEBEYE                                             457 

more necessary than ever for contemporary policies to be informed by morality 
in order to be more beneficial to humanity and nature. 
Keywords: Nature, politics, morality, anthropology, perfectibility, civic virtue. 
Introduction 
Une observation attentive des événements dans le monde contemporain ne peut 
que susciter des doutes et des inquiétudes sur le devenir politique de l’humanité. 
L’histoire et l’actualité sociopolitiques dans leur globalité sont terrifiantes. Il ne se 
passe jamais « un jour en en ce XXI siècle sans qu’on entende parler de violence 
armée, d’attentats terroristes, d’épurations et de massacres ethniques » (A. 
Gwoda, 2015, p. 11), de la corruption, du vol à mains armées ou des 
détournements des biens publics. Déboussolée par ces soubresauts de l’histoire, 
l’humanité semble au bord de la conviction définitive selon laquelle, la paix 
véritable, l’intercompréhension et notamment l’émancipation des humains par la 
raison, promesse des Lumières, n’est qu’une simple spéculation philosophique et 
chimérique. Et pourtant à l’analyser avec minutie, ce cortège de malheurs 
s’explique par le manque ou la carence de vertu dans nos sociétés ; manque ou 
carence lié aux problématiques anthropologiques et morales, telles que l’a relevées 
Jean Jacques Rousseau dans les Discours sur les sciences et les arts (1751).  
Navigant en effet à contre-courant de la dynamique prométhéenne, notre auteur 
de référence se rallie à l’idéal gréco-romain de la recherche de la vertu d’inspiration 
naturaliste. Dès lors, l’anthropologie et la morale constituent, à ses yeux, le socle 
essentiel sur lequel doit reposer la vertu politique. Rousseau relève avec insistance 
qu’une société libre ne saurait exister sans la pratique de la vertu politique. Or 
dans le même temps, il nous apprend que la vertu politique elle-même serait sans 
consistance si elle ne s’adosse pas sur des bases anthropologiques et morales 
solides. Dans le monde contemporain où l’utilitarisme et la soif inextinguible de 
la richesse matérielle battent leur plein, la morale et l’anthropologie ont-elles 
vraiment droit de cité dans l’univers politique?    
Nous assistons de nos jours aux pratiques sociales, politiques et technologiques 
malsaines qui portent gravement atteinte à la dignité humaine et à la nature, 
nécessitant la transformation en profondeur de la mentalité et de la nature des 
hommes grâce à l’éducation à la citoyenneté. C’est ainsi que nous entendons nous 
abreuver aux sources de cette apologie rousseauiste de la morale et de 
l’anthropologie comme alternative à la dérive politique et sociale, pour faire face 
aux défis majeurs de notre temps, qui sont d’ordre politique, économique, 
écologique, technologique, etc.        

1-Nature et politique  
La nature et la politique entretiennent une relation ombilicale et nécessaire dans 
l’œuvre de Jean-Jacques Rousseau. Cette solidité du lien entre ces deux concepts 
clés de la philosophie n’est cependant pas uniquement perceptible chez Rousseau. 
Au XVIIIème siècle pour ainsi dire, la soif de la conquête et de l’exploitation de 
l’univers était au centre de toutes les préoccupations scientifiques, techniques et 

https://grece-tchad.com/


Revue Internationale GRECE, Vol1, N°2 

ISSN 3079-4463, e ISSN 3079-4471    https://grece-tchad.com 

       

Levy DJISNEBEYE                                             458 

économiques. Mais sur le plan philosophico-politique, la conception d’un ordre 
naturel et d’une humanité originelle, antérieurs aux complexités de l’ordre civilisé, 
était un article de foi à peu près indispensable à toutes les théories socio-
politiques. En philosophie, l’idée de nature est d’autant plus essentielle que la 
préoccupation originelle des Anciens a été d’abord celle de l’observation de 
l’univers avant d’être une question de l’organisation sociale.  
De nos jours, la nature est une machine de guerre qui entraine dans sa tourmente 
« les théologiens, les savants […], les technologues, les moralistes, les juristes, les 
médecins, les urbanistes » (F. Dargognet, 2000, p.11) et notamment les hommes 
d’Etat. Mais ce qu’il y a de plus frappant chez Rousseau et qui constitue par là 
même l’originalité de sa pensée, est le contexte d’éclosion et la récurrence de cette 
idée de nature dans l’économie générale de sa philosophie et notamment dans 
l’élaboration de sa théorie politique.  
Il faut relever que les prédécesseurs et les contemporains de Rousseau de la 
modernité, obnubilés par la raison, proclamaient la puissance de l’humanité, le 
cartésianisme en particulier aiguillonnait les esprits par l’exaltation du progrès des 
sciences et des arts. Et c’est curieusement à cette époque de l’apogée des Lumières 
que Rousseau eut le courage de blâmer les sciences et la politique et de louer 
l’ignorance (Strauss, 1954, p.68) au motif de la préservation de la nature et de la 
liberté humaine. Il se donne ainsi pour tâche de résoudre les problématiques 
pressantes de son temps, en recourant à la nature de plus en plus dépréciée et qui 
est même une chose que la raison humaine doit conquérir « en y imprimant les 
marques de sa puissance » (GG. Nguemba, 2020, p.32). Ce qui importe dans ce 
contexte scientifique des Lumières auquel notre auteur de référence a fait face, 
c’est cet humanisme exacerbé : l’idée que l’homme doit dévoiler les secrets de la 
nature par son intelligence afin d’améliorer ses conditions existentielles et ainsi de 
prouver sa supériorité par rapport aux autres êtres de l’univers.  
Ayant ainsi opté pour la civilisation prométhéenne ou technicienne, l’homme 
moderne s’érige en « maître et possesseur de la nature » (R. Descartes, 1984, 
p.146). Son rapport avec celle-ci change radicalement tant il cherche 
essentiellement à la dompter ou à la transformer afin de pouvoir en tirer le 
maximum de profit possible. De la sorte, le rapport entre l’homme et la nature 
repose sur des considérations essentiellement matérialistes voire utilitaristes. Voilà 
pourquoi nous assistons aujourd’hui à la politisation de la nature qui 
s’accompagne par son exploitation outrancière et par les guerres entre les Etats. 
La nature devient le principal leitmotiv de querelles et de divisions entre les 
hommes d’aujourd’hui parce qu’elle constitue la source des richesses et la preuve 
matérielle d’honneur et d’identité des nations au nom de laquelle il faut vaincre 
ou mourir.  
En fin de compte, la politisation de la nature lève la problématique de la 
souveraineté des Etats et des peuples. Les multiples guerres pour l’exploitation du 
sous-sol que le monde d’aujourd’hui connaît tiennent leurs explications de cette 

https://grece-tchad.com/


Revue Internationale GRECE, Vol1, N°2 

ISSN 3079-4463, e ISSN 3079-4471    https://grece-tchad.com 

       

Levy DJISNEBEYE                                             459 

valorisation empirique et matérielle de la nature qui fait table rase de la moralité. 
Cette dénégation de la morale se manifeste par ce que certains Etats mettent à 
profit l’exploitation de leurs ressources naturelles pour se rendre militairement 
puissants au point de dominer ou de maintenir sous leur dépendance et dans la 
pauvreté les Etats les plus faibles. Dès lors, la nature qui était la nourrisse et le lieu 
de la sécurité de l’homme, le fondement de la connaissance de l’homme, l’axe 
central de la vertu politique et de la morale, est en ruine parce qu’elle est 
génératrice des richesses matérielles. En son nom, les Etats modernes détruisent 
militairement les vies humaines. Et vu que la destruction de la nature se traduit 
par la destruction de l’homme, les politiques contemporaines sont arrivées comme 
jamais à l’impasse de mettre sur pied les mesures de sa préservation qui sont 
synonymes de la protection de l’homme. Cette prise de conscience contre le 
prométhéisme mérite d’être soutenue, mais loin de l’entendre sous un angle 
exclusivement matérialiste ou économique, la réussite de cette politique nécessite 
les assises anthropologiques et morales voire philosophiques.  
 
2-Anthropologie comme propédeutique à la vertu politique. 
Rousseau assigne au concept de nature une signification hautement téléologique 
ou cosmologique avant de lui donner sa profondeur ontologique ou 
anthropologique et cela, pour une finalité politique. La nature est donc l’ensemble 
des lois et le mécanisme qui gouvernent l’ordre du monde. Dans cette perspective, 
le Genevois admet l’origine transcendante et métaphysique de cet ordre d’où 
découle l’un de ses principaux dogmes : « je crois donc qu’une volonté meut 
l’univers et anime la nature » (J.J. Rousseau, 1762, p.9). Cet article de foi démontre 
la conviction de Rousseau pour l’ordonnancement de l’univers par une volonté 
extra sensible. C’est donc une finalité qui atteste l’existence et l’activité d’un être 
suprême, faisant ainsi état de preuve téléologique de l’existence de Dieu. Rousseau 
ne peut donc croire qu’un monde si ordonné soit le fruit du hasard, donc la 
perfection de l’univers et le bon ordonnancement de ses parties attestent à 
suffisance que la nature est l’expression de la volonté émanant de la 
transcendance. Ainsi la nature ne saurait être réductible au simple mécanisme 
visible.  
Après avoir ainsi reconnu et établi la signification cosmologique de la nature, 
Rousseau tourne son regard vers l’homme comme entité solitaire et vers la société 
comme l’ensemble des individualités en commerce les uns avec les autres. Il 
ressort de cette observation que, conformément à l’évolution de leur mentalité, 
les hommes sont « embarqués dans une aventure d’économie, de science et de 
technique irréversible » (M. Serres, 1990, p. 14). Et le comble est que cette course 
pour la concurrence nous mène vers l’abîme. En effet, au quotidien et comme 
Rousseau, nous observons des spectacles troublants qui se traduisent par les 
guerres, le vol, l’escroquerie, le mensonge, la roublardise, etc. A la limite, on dirait 
que la supposée victoire des hommes sur la nature en vertu de leur intelligence, 

https://grece-tchad.com/


Revue Internationale GRECE, Vol1, N°2 

ISSN 3079-4463, e ISSN 3079-4471    https://grece-tchad.com 

       

Levy DJISNEBEYE                                             460 

« se renverse en échec » (M. Serres, 1990, p. 14). Ainsi le mal que vit notre monde 
est une réalité indéniable et tangible. Dès lors, il faut réfléchir pour trouver autant 
que faire se peut de piste d’antidote contre cette dépravation accélérée des 
hommes ; d’où la nécessité anthropologique de la politique.  
Si le mal qui se traduit par l’injustice relève des faits sociaux, il n’y a pas d’autres 
alternatives que de connaître l’homme qui en est à la fois auteur et victime. 
L’anthropologie est dorénavant investie d’une mission politique. Autrement dit, 
le rôle de l’anthropologie est d’étudier l’homme depuis ses origines primitives et 
de suivre son évolution graduelle jusqu’à la finalité politique. La finalité 
anthropologique est donc essentiellement politique, car « comment connaître 
l’origine et les fondements de l’inégalité parmi les hommes si on ne commence 
pas par les connaître eux-mêmes ? » (J.J. Rousseau, 1753, 149). Les impératifs 
politiques, afin de disposer des assises solides, doivent être précédés des 
conditions scientifiques et notamment des études anthropologiques sérieuses. 
Dès lors, l’étude de l’homme se veut un outil efficace à l’aune duquel les questions 
que se pose la société seront perçues et traitées avec lucidité et efficacité. La 
politique, l’éducation, la morale, la religion ne verront leurs principes solidement 
établis que lorsqu’on connaîtra l’homme, cet être intelligent dont il faut 
déterminer la place dans l’univers. Cette exigence pédagogique visant à faire de la 
science la propédeutique nécessaire à toutes théories et à toutes les pratiques 
politiques, est loin d’être une exclusivité rousseauiste.  
Rappelons que depuis l’Antiquité grecque, Platon reconnaissait dans sa République 
(387) la nécessité du fondement philosophique ou scientifique de la politique en 
conjuguant les exigences politiques avec les impératifs pédagogiques afin de doter 
les chefs politiques des moyens de gouvernance nécessaires qu’il appelait « l’art 
royal ». C’est en vertu de cet art que la cité sera conduite suivant la rectitude de la 
justice. Autrement dit, on ne devient pas un homme d’Etat par le hasard, mais 
après une préparation solide en la matière.  
A cet effet, si Rousseau veut faire de l’anthropologie les prolégomènes à toute 
politique, c’est qu’ayant constaté le mal qui gangrène notre monde, et dont la plus 
grande manifestation est l’inégalité, il juge qu’il est nécessaire de connaître 
l’homme, de se prémunir d’une connaissance solide avant d’élaborer les théories 
politiques ou d’envisager la pratique politique. La véritable problématique, chez 
lui, est alors de savoir comment l’homme est passé d’une nature originellement 
bonne, libre et indépendante à une société inique et inégalitaire que nous 
observons aujourd’hui ?  
Il faut relever que les hommes ne sont pas des êtres abstraits ni imaginaires, ils 
sont des êtres historique et temporels qui se meuvent à travers leurs propres 
paradigmes culturels et historiques. Conséquemment, l’élaboration des lois 
régulatrices de leur conduite doit s’imprégner de leur origine, de leurs pratiques 
socio-culturelles et surtout de l’évolution graduelle de leur mentalité dans l’histoire 
et dans le temps. C’est ainsi que dans l’Esprit des lois (1748), Montesquieu souhaitait 

https://grece-tchad.com/


Revue Internationale GRECE, Vol1, N°2 

ISSN 3079-4463, e ISSN 3079-4471    https://grece-tchad.com 

       

Levy DJISNEBEYE                                             461 

que la Constitution d’une république se nourrisse de ses propres réalités 
culturelles, historiques et même de ses conditions climatiques.  Dans cette 
perspective, l’anthropologie se veut une science indispensable dans l’univers 
politiques car, « Tant que nous ne connaissons pas l’homme naturel, c’est en vain 
que nous voudrons déterminer la loi […] qui conviendra le mieux à sa 
constitution » (J.J. Rousseau, 1753).  Avant de choisir un gouvernement qui 
convient aux hommes, il importe cependant de savoir qui ils sont et comment ils 
vivent autour de leurs paradigmes culturels.  
Cette exigence anthropologique donc scientifique de la politique est une leçon 
bénéfique pour nos gouvernants politiques contemporains. En effet, aujourd’hui 
et avec la démocratisation des systèmes politiques, la pratique politique est 
complétement versée dans la platitude. On entre dans l’univers politique et on 
prétend être un homme politique sans s’y préparer. Par conséquent, nous 
enregistrons des décisions et des actions politiques indignes, dénuées de tout 
principe éthique ou moral, conduisant à des actes de vandalisme, de dépravation 
humaine et nécessitant la conscientisation des peuples ou la moralisation de la vie 
publique.   
 
3-Le fondement moral de la vertu politique 
La problématique morale qui occupe une place à la fois inaugurale et centrale dans 
l’œuvre de Rousseau, mérite d’être au cœur des débats politiques contemporains. 
C’est effectivement une question morale qui a jeté les bases de tous les grands 
thèmes philosophiques du philosophe, notamment à travers la brutale révélation 
du mal, telle qu’elle s’est donnée dans l’illumination de Vincennes1, qualifiée d’un 
heureux hasard (JJ. Rousseau, 1751, p. 13). Mais si la question morale est à la base 
de la réflexion philosophique de Rousseau, le philosophe l’articule avec les 
problèmes politiques de son temps.  
La morale et la politique relèvent prioritairement du domaine de la pratique des 
hommes et des fins que cette pratique vise. C’est ainsi que Rousseau fait de la 
morale la boussole qui doit orienter les idées, les décisions et les actions politiques. 
Cette exigence morale de la politique s’est ultérieurement traduite par la célèbre 
interrogation kantienne: « Que dois-je faire ? ». Il s’agit de la question du vivre 
ensemble des humains dont la science est un moyen nécessaire. Dès lors, « seule 
la science du Bien permet de vivre bien » (S. Manon, 1986, p. 149).  
Avant Rousseau, Machiavel défendait la thèse selon laquelle la société bien 
ordonnée répondait davantage aux impératifs d’efficacité pratique qu’aux bons 
sentiments. De ce point de vue, la peur de la population est plus bénéfique pour 
le gouvernant politique que son estime. La politique rime avec le réalisme au 

                                                           
1 L’illumination de Vincennes se rapporte à la soudaine révélation du mal que Rousseau eût 
sur la route de Vincennes, lorsqu’il partait rendre visite à Diderot, incarcéré à cause de la 
publication de son écrit intitulé Lettre sur les aveugles. D’après Rousseau, cette illumination 
est à la base de toute son œuvre.    

https://grece-tchad.com/


Revue Internationale GRECE, Vol1, N°2 

ISSN 3079-4463, e ISSN 3079-4471    https://grece-tchad.com 

       

Levy DJISNEBEYE                                             462 

détriment des principes moraux et de l’idéalité.  A l’époque de Rousseau 
également, l’efficacité de la raison utilitariste était si vantée que l’éloge des 
sentiments moraux au détriment de cette rationalité apparût comme un paradoxe 
insoutenable. Et pourtant, c’est curieusement à cette époque d’extraordinaire 
fermentation intellectuelle du siècle dit des Lumières que Rousseau fit irruption 
avec une théorie politique fondée sur les sentiments de l’homme, inspirée des 
« éthiques classiques », se rapportant aux questions concernant « la vie bonne » (J. 
Habermas, 1991, 111).  
C’est ainsi que la préoccupation ici est de questionner l’intérêt d’un tel paradoxe 
et d’en tirer les leçons nécessaires pour la construction positive de notre cité. En 
effet, dans un monde caractérisé par la primauté de la réussite économique, qui se 
traduit par la recherche sans cesse du gain et par les avancées effrayantes des 
technologies, est-il vraiment nécessaire de subordonner les impératifs politiques 
et scientifiques aux impératifs moraux ?  
De nos jours, la dégradation écologique relevant de la frénésie technicienne et la 
corruption sociale liée à l’insatiabilité humaine ont atteint une proportion assez 
inquiétante.  Grâce à ce que Descartes appelait cogito, l’homme est le seul parmi 
les êtres vivants qui composent l’univers, à déchirer le lien qui le rattachait à la 
nature pour se retrouver dans l’état de société ou l’état historique dont nous 
sommes témoins. Au moyen de son propre progrès que Rousseau désigne par le 
vocable de perfectibilité, l’homme court ainsi vers sa propre ruine. C’est la 
connaissance de ces faits qui a nourri le pessimisme scientifique et politique de 
Rousseau au point de le jeter même dans le regret de l’état d’animalité qui est un 
état d’ignorance.  
Mais si Rousseau décrit l’histoire de l’homme au point de la rendre digne de 
mépris, et fait l’apologie de l’état primitif jusqu’à nous en rendre nostalgiques, il 
nous interdit cependant de chercher la solution à la crise qui nous frappe dans un 
champ autre que l’univers social même. Etant donné que le problème créé par le 
progrès de l’esprit est essentiellement humain, sa solution doit être exclusivement 
humaine. Ainsi, le fatalisme religieux est congédié au profit de la promotion de la 
liberté humaine. L’alternative crédible à cette chute de l’humanité ne vise 
nullement à revivre la nostalgie de ce beau moment passé si merveilleusement 
décrit par Rousseau. Cette alternative ne consiste pas, non plus, à considérer les 
souffrances causées par la fausse socialisation de l’homme comme relevant de la 
fatalité.  
Face à ce drame dialectique, la responsabilité humaine, notamment la 
responsabilité morale, est entièrement engagée, encore que ce drame est l’œuvre 
de l’homme seul. Nous sommes appelés dès lors à tirer du mal même que nous 
nous sommes créé le remède de sa guérison. Et c’est sur ce plan de la réforme 
sociale que la morale doit jouer un rôle majeur. La morale se présente, aux yeux 
de Rousseau, comme le baromètre axiologique des sociétés existantes ayant pour 
mission de réguler la marche idéale des sociétés.  En ce sens, dans la hiérarchie 

https://grece-tchad.com/


Revue Internationale GRECE, Vol1, N°2 

ISSN 3079-4463, e ISSN 3079-4471    https://grece-tchad.com 

       

Levy DJISNEBEYE                                             463 

des valeurs mentales de l’homme, le monde du savoir socio-culturel, 
technoscientifique et politique doit être soumis au monde du vouloir moral. 
Autrement dit, les connaissances scientifiques, techniques, artistiques et 
notamment le gouvernement des hommes ont un compte à rendre à l’autorité 
suprême de la morale.  
Cette articulation morale de la politique chez Rousseau doit servir de leçon à nos 
sociétés contemporaines qui connaissent un dérapage moral considérable. 
Aujourd’hui en effet, nous enregistrons les crises socio-politiques qui ont leur 
origine dans les problèmes moraux. Nous retenons que la plus part de nos 
problèmes est entièrement morale donc entièrement imputable à nous-mêmes; 
parce qu’elle provient du désordre que nous avons instauré par l’entremise de 
notre intelligence. Faute de moralité, nous n’arrivons pas à maîtriser notre vie 
intérieure, et la non maîtrise de nos désirs et nos passions nous met souvent en 
désaccord avec les lois de la nature et les lois sociales ; d’où la prolifération du vol, 
des guerres, de la corruption, etc. Nous finissons comme Rousseau par la 
conviction selon laquelle l’instauration d’une société juste, sans arbitraire, 
implique l’obéissance à la loi, mais cette obéissance doit requérir la liberté de 
l’homme et cette liberté doit disposer, à son tour, des fondements moraux, 
inspirés de la nature. 
Loin de se laisser emporter par la situation angoissante provenant des crises 
sociales et politiques qui accablent, Rousseau ouvre, par détour, le chemin qui doit 
conduire à la liberté, à la consolation. Ce chemin-là en effet, chaque homme est 
appelé à le parcourir individuellement par un acte de retour à soi, par un 
mouvement de retour sur les réalisations des sciences et techniques et sur nos 
comportements quotidiens, avant de s’ouvrir aux autres pour former une société 
sans arbitraire, ayant moins de conflits. Il s’agit d’un chemin moral, tracé par 
Rousseau, que nous devons et pouvons suivre pour intérioriser les lois sociales 
afin d’y obéir ou de s’y soumettre. C’est cette soumission volontaire aux lois qui 
nous transformera en personnalités autonomes et dignes de foi. Rousseau n’hésite 
pas à placer cette conception morale de la personnalité au-dessus des réalisations 
scientifiques, techniques et artistiques, tant vantées par ses contemporains. De la 
sorte, les impératifs politiques et scientifiques sont radicalement soumis aux 
impératifs moraux et par voie de conséquence, « ceux qui voudront traiter 
séparément la politique et la morale n’entendront jamais rien à aucune des deux. » 
(JJ. Rousseau, 1762, p. 524).  
L’homme a pu, par son intelligence qui le distingue des autres êtres, brutaliser la 
relation qui l’unit à la nature pour entrer dans l’histoire de façon circonstancielle. 
Dans la société, les relations entre les hommes sont marquées par des tensions et 
des conflits de toutes sortes. C’est en cela que le chemin pour la société rénovée 
passe nécessairement par la moralisation de la vie publique. La morale apparaît 
dès lors comme une discipline de purgation et de métamorphose des hommes 
ayant eux-mêmes pris conscience de leurs défauts. Elle dispose des critères 

https://grece-tchad.com/


Revue Internationale GRECE, Vol1, N°2 

ISSN 3079-4463, e ISSN 3079-4471    https://grece-tchad.com 

       

Levy DJISNEBEYE                                             464 

d’évaluation et d’orientation de notre histoire. C’est ainsi que nous pouvons 
aujourd’hui emprunter à Rousseau cette volonté agissante de moraliser la vie 
publique pour corriger nos déviances et faire émerger l’élan de la vertu politique. 
Car il convient de « voir que par la raison seule, indépendamment de la conscience 
(conscience morale), on ne peut établir aucune loi naturelle ; et que tout le droit 
de la nature n’est qu’une chimère, s’il n’est fondé sur un besoin naturel au cœur 
humain » (JJ. Rousseau, 1762. P. 315). En effet, si la morale consiste en la maîtrise 
de la vie intérieure, en la conduite de l’homme suivant la droiture des instincts et 
de la raison, elle apparaît comme une discipline régulatrice de nos actions, nos 
comportements et nos réalisations. C’est ainsi qu’il faut trouver à la politique des 
béquilles éducationnelles.   

4-L’éducation à la citoyenneté : une alternative pour le rachat de l’histoire 
La chute de l’homme, relativement à ce que relate Rousseau et à ce que nous 
constatons dans nos sociétés contemporaines, est profonde et définitivement 
consommée. Cette chute s’aggrave même avec l’évolution de l’histoire humaine. 
Ainsi nombre de chercheurs politiques parviennent au jugement négatif selon 
lequel nous assistons en ce début du troisième millénaire à une véritable mort 
dans l’âme de l’humanité. Les idéaux dont se vantait le mouvement des Lumières, 
notamment le progrès de l’humanité par la raison, l’universalisme des valeurs, la 
démocratisation des Etats, etc. ne représentent aujourd’hui qu’un mirage. 
Confrontés à l’histoire réelle des hommes, ces idéaux que Jean-François Lyotard 
qualifie de « métarécits »2 du fait de leur caractère intangible, « prêtent aujourd’hui 
à sourire » (L. Ferry, 1984, p. 7) et s’exposent au soupçon. Car c’est 
paradoxalement au nom de ces idéaux que notre monde a connu et continue de 
connaître les plus catastrophiques épisodes de l’histoire humaine. 
Cela signifie simplement qu’à l’aune de la vie concrète des hommes, le 
rationalisme n’a pas tenu ses promesses et partant, il s’est grossièrement trahi. Cet 
échec symbolise la crise de la modernité dont est frappé notre monde 
contemporain sur les plans politique, économique, socio-culturel voire religieux. 
Dès lors, nous sommes plus que jamais appelés à nous sauver de cette situation 
sociopolitique catastrophique dans laquelle nous nous sommes plongés.  
Du temps de Rousseau à nos jours, les inégalités sociales, la corruption, les guerres 
et les conflits de toutes sortes entre les humains battent leur plein, atteignant une 
proportion inquiétante. Voilà pourquoi l’éducation apparaît comme un tremplin 
pour le sauvetage de l’humanité., L’éducation à la citoyenneté, si nous empruntons 
l’expression métaphorique de Michel Soétard, prend la fonction de « l’arche qui 
permettra de sauver l’humanité sociale du déluge » (M. Soétard, 2000, p. 3). 
Autrement dit, l’alternative efficace à la perversion de l’humanité, à la reconquête 
de la dignité humaine demeure l’éducation à la citoyenneté.  

                                                           
2 Le concept de métarécit est employé par André Liboire Tsala Mbani, citant Lyotard, dans 
son livre intitulé Biotechnologie et nature humaine, 2007, p. 103.  

https://grece-tchad.com/


Revue Internationale GRECE, Vol1, N°2 

ISSN 3079-4463, e ISSN 3079-4471    https://grece-tchad.com 

       

Levy DJISNEBEYE                                             465 

En effet face aux crises multiformes qui secouent notre monde contemporain et 
dont Rousseau eut la justesse de tirer la sonnette d’alarme des centaines d’années 
plus tôt, l’éducation à la moralité et à la citoyenneté mérite d’être inscrite en lettre 
d’or dans les programmes des Etats, tant elle a pour mission de montrer la 
direction du salut, qui s’oppose à celle de la chute. C’est ici d’ailleurs la raison pour 
laquelle depuis l’antiquité grecque, les penseurs politiques, notamment Platon, 
avaient assigné à l’éducation le rôle de poser les jalons d’une cité idéale grâce à la 
transformation des corps et des âmes des citoyens (P. Tchimabi, 2020, p. 113). 
D’après le disciple de Socrate pour ainsi dire, tout système éducatif, parce qu’il 
vise une cité juste, doit inculquer aux citoyens l’élan de la vertu. C’est ainsi aussi 
que dans la quasi-totalité des Etats modernes, la problématique de l’éducation se 
veut la priorité des priorités. Dans les plans de développement et dans 
l’élaboration des budgets annuels de ces Etats, on retient que l’éducation constitue 
avec la santé, le domaine le plus sensible. Mais entend-on et applique-t-on 
vraiment les principes de l’éducation conformément au vœu de Rousseau ?  
La question de l’éducation à la citoyenneté est articulée de façon corrélative avec 
la notion de perfectibilité chez Rousseau. Et par perfectibilité, Rousseau entend 
la « faculté qui, à l’aide des circonstances, développe successivement toutes les 
autres et réside parmi nous tant dans l’espèce que dans l’individu » (JJ. Rousseau, 
1753, p. 79). De la sorte, cette faculté nous confère un statut ontologique 
ambivalent entant qu’elle est susceptible de nous conduire au mal ainsi qu’au bien. 
L’enjeu de la question ici est qu’en tant qu’agent libre, nous pouvons agir à notre 
préjudice ou en notre faveur en prenant une direction qui nous est nuisible ou 
avantageux moralement. C’est donc cette possibilité d’émancipation qui fait de 
l’homme, contrairement à l’animal, un sujet qui s’auto-construit ou s’autodétruit. 
Dès lors que nous sommes capables du mal, nous sommes également capables du 
bien. Mais le plus important ici est de faire l’usage qualitatif de la perfectibilité car 
notre humanité et notre mérite se mesurent à l’aune de notre capacité à résister 
au mal et à faire du bien. Et c’est à ce niveau que les notions de liberté humaine, 
d’autodétermination et de théodicée trouvent toutes leurs significations chez 
Rousseau. Etant donné que la perfectibilité est la qualité spécifique qui distingue 
l’homme de l’animal, elle oblige l’homme à être responsable. Et être responsable 
pour l’homme, c’est être vertueux, se dévouer à ses semblables et à sa patrie vue 
d’un mieux-être collectif.   
Nous avons tantôt relevé que le chemin de la citoyenneté véritable, l’acquisition 
de la vertu citoyenne, passe inéluctablement par le canal de la moralité, mais 
l’atteinte de cette moralité nécessite un soutien pédagogique solide. C’est ainsi que 
l’éducation apparaît comme un moyen de rédemption des hommes par eux-
mêmes et non par la grâce divine. Cela veut dire qu’il faut transformer et façonner 
la nature humaine de telle sorte que les hommes de la cité se comportent « en 
citoyens responsables » (JM. Breuvart, 1998, p. 14). La responsabilité citoyenne 
est la vertu elle-même ainsi que Rousseau en fait l’apologie :                      

https://grece-tchad.com/


Revue Internationale GRECE, Vol1, N°2 

ISSN 3079-4463, e ISSN 3079-4471    https://grece-tchad.com 

       

Levy DJISNEBEYE                                             466 

                    C’est l’éducation qui doit donner aux âmes la force nationale, et diriger tellement leurs opinions 
et leurs goûts, qu’elles soient patriotes par inclination, par passion, par nécessité. Un enfant en 
ouvrant les yeux doit voir la patrie et jusqu’à la mort ne doit plus voir qu’elle. Tout vrai 
républicain suça avec le lait de sa mère l’amour de sa patrie, c’est-à -dire des lois et de la liberté 
[…]. Cet amour fait toute son existence ; il ne voit que la patrie, il ne vit que pour elle ; sitôt 
qu’il est seul, il est nul : sitôt qu’il n’a plus de patrie, il n’est plus et s’il n’est pas mort, il est 
pis. (JJ. Rousseau, 1782, p. 19).  
On relève ici la prééminence de la citoyenneté sur la dimension individuelle de 
l’homme. Le mérite même du statut d’homme passe par l’acquisition de la 
citoyenneté. Le citoyen est, dès lors, un homme qui participe et contribue 
activement et vertueusement à la bonne marche et à la bonne gestion des choses 
de sa cité. C’est seulement lorsque l’éducation politique réussit à inculquer dans 
les âmes des citoyens l’élan du patriotisme au détriment de l’individualisme que la 
vertu politique avec ses corollaires de paix, de justice et de liberté triomphera.  
C’est dans cette perspective que l’un des concepts clés de la théorie politique de 
Rousseau, la volonté générale, trouve entièrement son sens. La volonté générale 
définit l’intérêt commun, elle symbolise la res publica qui est la chose de tout le 
monde. De la sorte, elle se différencie nettement de la volonté d’un seul individu 
et de la somme des volontés particulières. Etant donné qu’elle définit l’intérêt 
commun, la volonté générale est la volonté du corps. Et comme telle, elle 
s’acquiert et s’incarne dans tous les individus moraux et raisonnables grâce à 
l’éducation. Son incarnation dans l’individu est la preuve tangible de la vertu 
politique. Car avec elle, l’homme agit en suivant sa raison et sa moralité et non ses 
passions ou ses intérêts égoïstes. Dès lors, l’homme ne saurait agir en 
contradiction avec les lois nationales ou universelles, avec les intérêts de la 
collectivité et du coup, il mérite dignement le titre de citoyen. Celui-ci ne saurait 
être égoïste car sinon, un organe de l’être vivant peut-il être indiffèrent à la douleur 
ou au plaisir des autres organes ?  
On relève alors que la vertu politique a un enjeu et des exigences. Et les exigences 
de la vertu citoyenne sont souvent contraires à celles de la liberté et des droits 
politiques. Car « demander que la vertu règne revient à demander qu’on empiète 
beaucoup sur la vie privée des citoyens » (L. Strauss, 1984, p. 70). La vertu 
citoyenne est donc l’antidote de l’égoïsme humain, susceptible d’ouvrir « les 
perspectives d’un ré enchantement » ( LD. Biakolo, 2020, p. 60) de notre univers 
politique contemporain.   
 
5- Repenser la politique contemporaine : l’éthique comme moyen terme.  
Le fondement anthropologique et moral de la vertu politique théorisé par 
Rousseau nous amène à repenser l’essence politique à la lumière des réalités 
concrètes et suivant le devenir de notre monde. La véritable problématique 
politique de tous les temps, qui s’est intensifiée dans l’histoire contemporaine, se 
résume en ceci : comment notre société si complexe et si pratiquement divisée en 

https://grece-tchad.com/


Revue Internationale GRECE, Vol1, N°2 

ISSN 3079-4463, e ISSN 3079-4471    https://grece-tchad.com 

       

Levy DJISNEBEYE                                             467 

pauvres et riches, faibles et puissants, corrompus et corrupteurs voire 
implicitement en esclaves et maîtres, peut-elle être reconstruite sur la base de la 
vertu cardinale de justice ?   
Face à la volonté d’exploitation, d’enrichissement illicite et au triomphe de la 
« volonté de puissance et de domination » dont les conséquences se traduisent par 
les guerres sanglantes, les attentats terroristes, les détournements des derniers 
publics et la dégradation écologique accélérée, il est nécessaire et urgent d’adopter 
une forme de vie éthique pour redonner à la société ses lettres de gloire. D’après 
les Anciens, notamment Platon, la mission assignée à la société est de créer et 
d’instaurer l’élan d’entraide et de solidarité parmi les hommes grâce à leurs 
différentes tâches. En effet « ce qui donne naissance à une cité, c’est, […], 
l’impuissance où se trouve chaque individu de se suffire à lui-même »3 (S. Manon 
citant la République de Platon, 1986, p. 156). La coopération humaine s’avère d’une 
nécessité impérieuse parce que la situation de fait de tout individu isolé, vivant en 
parfaite autarcie, est une chose impossible. Et la question de la vertu politique qui 
est au cœur de notre réflexion tient son essence de cette coopération et ses 
interactions.  
Tout porte donc ici à reconnaître que l’objectif idéal de toute société est 
d’instaurer la justice et le bonheur collectif parmi ses membres. C’est ainsi que 
dans les discours courants des chefs politiques ainsi que dans les programmes et 
les idéologies des organisations politiques, les concepts de paix, de sécurité, de 
développement, de justice et de bonheur constituent le leitmotiv et les valeurs 
intangibles qu’il faut prioritairement conquérir. Mais dans les réalités concrètes du 
vivre-ensemble des hommes, nous assistons malheureusement au triomphe de ce 
qu’on peut qualifier avec Michel Serres d’« animale barbarie » (M. Serres, 1990, p. 
15), se traduisant au quotidien par des luttes sanglantes pour les intérêts souvent 
matérialistes entre les belligérants et, ouvrant la brèche aux vices au détriment de 
la vertu.  
Relevons une fois de plus que nos sociétés d’aujourd’hui offrent constamment 
des images sociopolitiques troublantes et hideuses qui nous inspirent cette 
lamentable question de circonstance : « Qui va mourir ? », « qui va perdre ? » et 
« qui va gagner ? » (M. Serres, 1990, p. 13). Et chose curieuse est que de cette 
interminable guerre de domination et d’enrichissement, émergent une minorité de 
gagnants assassins qui se nourrit sournoisement du sang de la majorité des 
perdants, malheureux et impuissants. Et c’est ici les fondements de l’inégalité parmi les 
hommes4 qui motiva l’attitude subversive de bien des penseurs politiques et 
notamment de celle de notre auteur de référence.  

                                                           
3 Simon Manon, citant la République de Platon dans son livre intitule, Pour 
connaître, 1986, 156.     
4 Les termes se rapportent au deuxième livre philosophique de Rousseau intitulé Discours sur 
l’origine et les fondements de l’inégalité parmi les hommes (1753).  

https://grece-tchad.com/


Revue Internationale GRECE, Vol1, N°2 

ISSN 3079-4463, e ISSN 3079-4471    https://grece-tchad.com 

       

Levy DJISNEBEYE                                             468 

Rousseau a eu le mérite de relever avec minutie que la crise qui caractérise le 
monde moderne est la résultante de la carence d’éthique et de vertu politique. Il 
n’est certes pas le premier à montrer que l’aventure moderne, qui se traduit par 
les prétendues merveilles de l’intelligence et de l’émancipation par la raison, était 
une erreur radicale. Mais ce qui est plus frappant chez lui, et qui a soulevé la 
problématique du fondement anthropologique et moral de la vertu politique, c’est 
la profondeur avec laquelle il a posé cette problématique. Sa thèse est d’autant 
plus parlante qu’aujourd’hui les problèmes qu’elle traitait sont visibles, palpables 
et connaissent une croissance faramineuse.  
En effet, la problématique politique et sociale actuelle, la plus cruciale, est celle de 
la gouvernance, de la souveraineté des Etats, des guerres et de la corruption. Cette 
question trouve ses racines dans le   développement de l’esprit de jouissance qui 
anime les hommes d’aujourd’hui, la recherche du plaisir et du luxe qui engendre 
finalement la volonté de puissance et de domination. Et ce cortège de malheurs 
est symptomatique de l’absence ou de la carence de la vertu citoyenne, liée elle-
même à la décadence éthique et morale dans nos sociétés. Ainsi la plupart des 
crises sociopolitiques que connaît notre monde actuel se rapportent au manque 
de vertu citoyenne dans son sens classique.  
Il faut préciser que le terme de « vertu » revêt, chez les Anciens, une signification 
beaucoup plus riche et fort différente de celle d’aujourd’hui. Dans la conception 
des Anciens en effet, la vertu désigne ce qui fait l’excellence, la perfection d’un 
être, quels que soient l’être considéré et le domaine d’activité concerné. C’est la 
puissance pour chacun d’accomplir ce qu’il est, conformément à un ordre, étant 
donné que chez les Anciens, l’ordre est synonyme de la valeur. La vertu se 
rapporte donc à la réalisation qualitative de soi d’où résulteront l’harmonie et le 
bonheur ; réalisation qui peut être un antidote contre la volonté de jouissance 
digestive, d’enrichissement matériel et de l’impérialisme politique qui entrainent 
vers le vice. Mais la réalisation de la vertu politique comme dévouement total du 
citoyen à sa patrie et à ses semblables, sera une pure illusion si elle ne repose sur 
des bases éthiques solides ; d’où la nécessité de la reconquérir par l’intermédiaire 
de l’éthique.  
En effet, en ancrant le règne de la raison en l’homme, l’éthique permet de pallier, 
autant que faire se peut, les problèmes moraux qui sont à l’origine des crises 
politiques de notre moment. L’éthique nous permet d’assurer la gestion 
rationnelle de notre vie intérieure, afin de l’ajuster à l’ordre extérieur de la nature 
et de la société, synonyme de la préservation de la dignité et de l’intégrité 
humaines. Et cette gestion rationnelle de notre vie intérieure suppose que l’on est 
appelé à revisiter ou à convoquer le stoïcisme, par exemple, non pas pour nous 
rendre amorphe face aux problèmes cruciaux de notre moment, qui se rapportent 
généralement aux enjeux du développement économique et du progrès social, 
mais pour réguler nos désirs de manière à éviter la démesure et la soif inextinguible 
de la richesse matérielle qui est à l’origine de nos mésententes politiques et 

https://grece-tchad.com/


Revue Internationale GRECE, Vol1, N°2 

ISSN 3079-4463, e ISSN 3079-4471    https://grece-tchad.com 

       

Levy DJISNEBEYE                                             469 

sociales. L’éthique est donc le moyen terme correcteur de la considération 
purement mercantiliste et utilitariste de la politique qui prévaut dans nos sociétés 
d’aujourd’hui.  
Au regard des réalités troublantes de notre temps, il est nécessaire de redonner à 
la politique sa signification authentique et noble, notamment la conquête des 
valeurs idéales, le respect des principes du devoir-être. Cela implique en partie le 
renoncement à la politique politicienne basée sur la recherche du profit. La 
politique se veut, dès lors, une discipline intrinsèquement liée à la recherche de la 
vie bonne et juste. Et aussi longtemps que la morale et l’anthropologie constituent 
la boussole normative de la politique dans un Etat, les problèmes majeurs de nos 
sociétés contemporaines, notamment la corruption, le vol, l’escroquerie, les 
guerres, la dégradation écologique, la perte de la personnalité humaine liée à 
l’émergence de l’intelligence artificielle, etc. seront minimisés.     

 
Conclusion 
La vertu politique est l’un des présupposés essentiels et nécessaires de la réussite 
politique. Car elle constitue une force qui anime positivement l’âme des citoyens 
en les soumettant au dévouement total à leurs semblables et à leur patrie. Dans sa 
vie vision libératrice de l’humanité des emprises politiques et sociales, Rousseau 
attaquait vigoureusement la « modernité au nom de deux idées classiques » (L. 
Strauss, 1986, p. 221) que sont la vertu et la nature. La vertu citoyenne est, à ses 
yeux, une valeur en politique qui transcende toutes les autres et sans laquelle la 
cité ne saurait authentiquement poursuivre sa fin. Et la vénération de l’antiquité 
gréco-romaine à laquelle Rousseau s’est livré trouve sa justification dans cette 
place de choix qu’occupe le concept de vertu dans sa théorie politique. Au nom 
de la vertu, il exprime sa préférence de la politique ancienne à celle moderne. Pour 
lui, si « les Anciens politiques parlaient sans cesse de mœurs et de vertu, les nôtres 
ne parlent que de commerce et d’argent » (JJ. Rousseau, 1751, p. 45). Autrement 
dit, c’est au regret que Rousseau relève le contraste suivant, le classant dans le rang 
des penseurs conservateurs: alors que les Anciens5 sont très fascinés par la 
question de cette science sublime qu’est la vertu, basée sur le respect des mœurs 
et des lois, possédée par l’utilitarisme, la politique des temps modernes se livre de 
façon effrénée à la conquête de l’argent et du luxe, à la recherche du profit.   
De nos jours, les crises politiques de la modernité que décrivait Rousseau 
s’intensifient et semblent atteindre leur paroxysme à cause du manque de vertu 
citoyenne. Cette absence de sacrifice citoyenne se justifie à son tour par la carence 
ou le dérapage moral dans nos sociétés et nos familles. Dans le monde 

                                                           
5 Dans le Discours sur les sciences et les arts (1751), Rousseau fait allusion et référence à 
Socrate, Plutarque, Solon, Moïse et aux Perses, Spartes, Romains primitifs, Anciens 
égyptiens, etc. Ces derniers sont, à ses yeux, des personnages héroïques et mythiques ou 
des « sages législateurs » en raison de leur attachement à l’idée de vertu politique 
(Rousseau, 1751, p. 22, p. 41).  

https://grece-tchad.com/


Revue Internationale GRECE, Vol1, N°2 

ISSN 3079-4463, e ISSN 3079-4471    https://grece-tchad.com 

       

Levy DJISNEBEYE                                             470 

contemporain en effet, la politique est détachée de la morale sous la pression de 
l’utilitarisme, et la vertu, si elle ne disparait, « reste sans honneurs » (JJ. Rousseau, 
1751, p. 55), laissant libre cours aux désordres de tout genre. Voilà pourquoi il 
faut moraliser la vie publique par l’éducation citoyenne afin de régénérer l’élan de 
la vertu politique dans la conscience des hommes.  
 
Références bibliographiques  
ALLARD Gérard, 2020,La pensée de Jean Jacques Rousseau dans les Discours »,  
Université Laval.  
CANIVEZ (Patrice), 2014, « Jean-Jacques Rousseau et le symbolisme du 
pouvoir », https : https://hal.archives-ouvertes.fr/hal-01091389 du 05 décembre 
2014.   
HABERMAS (Jürgen), 1992, De l’éthique de la discussion, Les éditions du Cerf.  
LYOTARD, (Jean-François), 1979, La condition postmoderne, Paris, Editions de 
Minuit.  
MANON (Simon), 1986, Pour connaître Platon, Bordas.  
NAMER (Gérard), « Rousseau : de la « science de l’homme » à la sociologie », 
http:// www. Persee. Fr/doc/homso, document généré le 25/09/2015.  
NGUEMBA (Guillaume-Gaston) et BIAKOLO KOMO (Louis-Dominique), 
2000, Etat et souveraineté : Enquête philosophique sur le théorème de la légitimité moderne, 
Stuttgart.   
OLOUM (Ciriac), 2000, La racine anthropologique et morale du lien politique chez Jean 
Jacques Rousseau, Université du Québec à Montréal. 
Rousseau (Jean Jacques), 1751, Discours sur les sciences et les arts, Paris, G. 
Flammarion. 
Rousseau (Jean Jacques), 1753, Discours sur l’origine et les fondements de l’inégalité parmi 
les hommes, Paris, G. Flammarion.  
Rousseau (Jean Jacques), 1762, Du contrat social ou principe du droit politique, Paris, 
Editions sociales.  
SERRES (Michel), 1990, Le contrat naturel, Paris, Editions François Bourrin.  
STRAUSS (Leo), 1986, Droit naturel et histoire, Paris, G. Flammarion.  
TCHIMABI (Pierre), 2000, « Education et cité idéale. Réflexion à partir de la 
République de Platon », in Etat et souveraineté. Enquête philosophique sur le théorème de 
la légitimité moderne, Stuttgart, p111.  
TSALA MBANI (André-Liboire),  2007, Biotechnologie et nature humaine. Vers un 
terrorisme ontologique ?, Paris, L’Harmattan

https://grece-tchad.com/
https://hal.archives-ouvertes.fr/hal-01091389%20du%2005%20décembre%202014
https://hal.archives-ouvertes.fr/hal-01091389%20du%2005%20décembre%202014


1 
 

 


