Revuwe Internafionale GRECE, Voll, N°2
ISSN 3079-4463, ¢ ISSN 3079-4471 Ittpes//qgrece—~tehod.com

LE FONDEMENT ANTHROPOLOGIQUE ET MORAL DE LA
VERTU POLITIQUE CHEZ JEAN-JACQUES ROUSSEAU

Levy DJISNEBEYE
Ecole Normale Superienre de Ndjamena, Tchad

E-mail : djislevyomail.com

Résumé

Cette présente recherche se propose de mettre en exergue la nécessité du lien
ombilical entre la politique, 'anthropologie et la morale a partir de la théorie
politique de Jean-Jacques Rousseau. 1l est question de montrer, a travers 'auteur
du Contrat social (1762), la fonction essentielle de 'anthropologie et de la morale
dans Pacquisition de la vertu politique. Ainsi si la politique constitue une fin vers
laquelle tendent immanquablement les humains en vue de réaliser leur mieux-étre
collectif, il n’en demeure pas moins que les moyens théoriques en vertu desquels
on peut mieux y arriver sont 'anthropologie et la morale. Nous verrons en effet
que I'anthropologie et la morale constituent le socle indispensable sur lequel doit
reposer toute politique crédible et qu’en définitive, la politique et la science
deviennent indissociables. De cette maniére, nous releverons que la plupart des
crises politiques économiques, écologiques et technologiques majeures que
traversent nos Etats modernes s’expliquent par le recul moral que connaissent
nos sociétés et nos familles. C’est ainsi qu’il est plus que jamais nécessaire que les
politiques contemporaines se nourrissent de la morale pour étre plus bénéfiques
pour ’homme et la nature.

Mots clés : Nature, politique, morale, anthropologie, perfectibilité, vertu citgyenne.

The anthropological and moral basis of political virtue in Jean-Jacques
Rousseau

Abstract: This present research aims to highlight the necessity of the umbilical
link between politics, anthropology and morality based on the political theory of
Jean-Jacques Rousseau. We want to show, through the author of the Social
Contract (1762), the essential function of anthropology and morality in the
acquisition of political virtue. Thus, if politics constitutes an end towards which
humans inevitably tend in order to achieve their collective well-being, it remains
nonetheless that the theoretical means by virtue of which we can better achieve
this are anthropology and morality. We will see in fact that anthropology and
morality constitute the indispensable foundation on which any credible policy
must rest and that ultimately, politics and science become inseparable. In this way,
we will note that most of the major political, economic, ecological and
technological crises that our modern states are going through can be explained by
the moral decline that our societies and families are experiencing. It is therefore

Levy DJISNEBEYE 456


https://grece-tchad.com/

Revuwe Internafionale GRECE, Voll, N°2
ISSN 3079-4463, ¢ ISSN 3079-4471 Ittpes//qgrece—~tehod.com

more necessary than ever for contemporary policies to be informed by morality
in order to be more beneficial to humanity and nature.

Keywords: Nature, politics, morality, anthropology, perfectibility, civic virtue.
Introduction

Une observation attentive des événements dans le monde contemporain ne peut
que susciter des doutes et des inquiétudes sur le devenir politique de ’humanité.
L’histoire et I’actualité sociopolitiques dans leur globalité sont terrifiantes. Il ne se
passe jamais « un jour en en ce XXI siecle sans qu’on entende patler de violence
armée, d’attentats terroristes, d’épurations et de massacres ethniques» (A.
Gwoda, 2015, p. 11), de la corruption, du vol a mains armées ou des
détournements des biens publics. Déboussolée par ces soubresauts de I'histoire,
’humanité semble au bord de la conviction définitive selon laquelle, la paix
véritable, 'intercompréhension et notamment ’émancipation des humains par la
raison, promesse des Lumieres, n’est quune simple spéculation philosophique et
chimérique. Et pourtant a lanalyser avec minutie, ce cortege de malheurs
s’explique par le manque ou la carence de vertu dans nos sociétés ; manque ou
carence lié aux problématiques anthropologiques et morales, telles que I’a relevées
Jean Jacques Rousseau dans les Discours sur les sciences et les arts (1751).

Navigant en effet a contre-courant de la dynamique prométhéenne, notre auteur
de référence se rallie a I'idéal gréco-romain de la recherche de la vertu d’inspiration
naturaliste. Dés lors, 'anthropologie et la morale constituent, a ses yeux, le socle
essentiel sur lequel doit reposer la vertu politique. Rousseau releve avec insistance
qu’une société libre ne saurait exister sans la pratique de la vertu politique. Ot
dans le méme temps, il nous apprend que la vertu politique elle-méme serait sans
consistance si elle ne s’adosse pas sur des bases anthropologiques et morales
solides. Dans le monde contemporain ou lutilitarisme et la soif inextinguible de
la richesse matérielle battent leur plein, la morale et I'anthropologie ont-elles
vraiment droit de cité dans 'univers politique?

Nous assistons de nos jours aux pratiques sociales, politiques et technologiques
malsaines qui portent gravement atteinte a la dignité humaine et a la nature,
nécessitant la transformation en profondeur de la mentalité et de la nature des
hommes grace a ’éducation a la citoyenneté. C’est ainsi que nous entendons nous
abreuver aux sources de cette apologie rousseauiste de la morale et de
'anthropologie comme alternative a la dérive politique et sociale, pour faire face
aux défis majeurs de notre temps, qui sont d’ordre politique, économique,
écologique, technologique, etc.

1-Nature et politique

La nature et la politique entretiennent une relation ombilicale et nécessaire dans
I'ceuvre de Jean-Jacques Rousseau. Cette solidité du lien entre ces deux concepts
clés de la philosophie n’est cependant pas uniquement perceptible chez Rousseau.
Au XVIlleme si¢cle pour ainsi dire, la soif de la conquéte et de I'exploitation de
'univers était au centre de toutes les préoccupations scientifiques, techniques et

Levy DJISNEBEYE 457


https://grece-tchad.com/

Revuwe Internafionale GRECE, Voll, N°2
ISSN 3079-4463, ¢ ISSN 3079-4471 Ittpes//qgrece—~tehod.com

économiques. Mais sur le plan philosophico-politique, la conception d’un ordre
naturel et d'une humanité originelle, antérieurs aux complexités de 'ordre civilisé,
était un article de foi a peu pres indispensable a toutes les théories socio-
politiques. En philosophie, I'idée de nature est d’autant plus essentielle que la
préoccupation originelle des Anciens a été d’abord celle de I'observation de
l'univers avant d’étre une question de 'organisation sociale.

De nos jours, la nature est une machine de guerre qui entraine dans sa tourmente
«les théologiens, les savants [...], les technologues, les moralistes, les juristes, les
médecins, les urbanistes » (F. Dargognet, 2000, p.11) et notamment les hommes
d’Etat. Mais ce qu’il y a de plus frappant chez Rousseau et qui constitue par la
meéme loriginalité de sa pensée, est le contexte d’éclosion et la récurrence de cette
idée de nature dans ’économie générale de sa philosophie et notamment dans
I’élaboration de sa théorie politique.

Il faut relever que les prédécesseurs et les contemporains de Rousseau de la
modernité, obnubilés par la raison, proclamaient la puissance de 'humanité, le
cartésianisme en particulier aiguillonnait les esprits par ’exaltation du progres des
sciences et des arts. Et c’est curieusement a cette époque de 'apogée des Lumicres
que Rousseau eut le courage de blamer les sciences et la politique et de louer
I'ignorance (Strauss, 1954, p.68) au motif de la préservation de la nature et de la
liberté humaine. Il se donne ainsi pour tache de résoudre les problématiques
pressantes de son temps, en recourant a la nature de plus en plus dépréciée et qui
est méme une chose que la raison humaine doit conquérir « en y imprimant les
marques de sa puissance » (GG. Nguemba, 2020, p.32). Ce qui importe dans ce
contexte scientifique des Lumicres auquel notre auteur de référence a fait face,
c’est cet humanisme exacerbé : I'idée que ’homme doit dévoiler les secrets de la
nature par son intelligence afin d’améliorer ses conditions existentielles et ainsi de
prouver sa supériorité par rapport aux autres etres de I'univers.

Ayant ainsi opté pour la civilisation prométhéenne ou technicienne, I’homme
moderne s’érige en « maitre et possesseur de la nature » (R. Descartes, 1984,
p.146). Son rapport avec celle-ci change radicalement tant il cherche
essentiellement a la dompter ou a la transformer afin de pouvoir en tirer le
maximum de profit possible. De la sorte, le rapport entre ’homme et la nature
repose sur des considérations essentiellement matérialistes voire utilitaristes. Voila
pourquoi nous assistons aujourd’hui a la politisation de la nature qui
s’accompagne par son exploitation outranciere et par les guerres entre les Etats.
La nature devient le principal leitmotiv de querelles et de divisions entre les
hommes d’aujourd’hui parce qu’elle constitue la source des richesses et la preuve
matérielle d’honneur et d’identité des nations au nom de laquelle il faut vaincre
ou mourit.

En fin de compte, la politisation de la nature léve la problématique de la
souveraineté des Etats et des peuples. Les multiples guerres pour I'exploitation du
sous-sol que le monde d’aujourd’hui connait tiennent leurs explications de cette

Levy DJISNEBEYE 458


https://grece-tchad.com/

Revuwe Internafionale GRECE, Voll, N°2
ISSN 3079-4463, ¢ ISSN 3079-4471 Ittpes//qgrece—~tehod.com

valorisation empirique et matérielle de la nature qui fait table rase de la moralité.
Cette dénégation de la morale se manifeste par ce que certains Etats mettent a
profit exploitation de leurs ressources naturelles pour se rendre militairement
puissants au point de dominer ou de maintenir sous leur dépendance et dans la
pauvreté les Etats les plus faibles. Dés lors, la nature qui était la nourrisse et le lieu
de la sécurité de ’homme, le fondement de la connaissance de 'homme, ’axe
central de la vertu politique et de la morale, est en ruine parce qu’elle est
génératrice des richesses matérielles. En son nom, les Etats modernes détruisent
militairement les vies humaines. Et vu que la destruction de la nature se traduit
par la destruction de ’homme, les politiques contemporaines sont arrivées comme
jamais a I'impasse de mettre sur pied les mesures de sa préservation qui sont
synonymes de la protection de ’homme. Cette prise de conscience contre le
prométhéisme mérite d’étre soutenue, mais loin de 'entendre sous un angle
exclusivement matérialiste ou économique, la réussite de cette politique nécessite
les assises anthropologiques et morales voire philosophiques.

2-Anthropologie comme propédeutique a la vertu politique.

Rousseau assigne au concept de nature une signification hautement téléologique
ou cosmologique avant de lui donner sa profondeur ontologique ou
anthropologique et cela, pour une finalité politique. La nature est donc I’ensemble
des lois et le mécanisme qui gouvernent 'ordre du monde. Dans cette perspective,
le Genevois admet lorigine transcendante et métaphysique de cet ordre d’ou
découle I'un de ses principaux dogmes : «je crois donc qu’une volonté meut
l'univers et anime la nature » (J.J. Rousseau, 1762, p.9). Cet article de foi démontre
la conviction de Rousseau pour 'ordonnancement de l'univers par une volonté
extra sensible. C’est donc une finalité qui atteste 'existence et 'activité d’un étre
supréme, faisant ainsi état de preuve téléologique de 'existence de Dieu. Rousseau
ne peut donc croire quun monde si ordonné soit le fruit du hasard, donc la
perfection de I'univers et le bon ordonnancement de ses parties attestent a
suffisance que la nature est lexpression de la volonté émanant de la
transcendance. Ainsi la nature ne saurait étre réductible au simple mécanisme
visible.

Apres avoir ainsi reconnu et établi la signification cosmologique de la nature,
Rousseau tourne son regard vers 'homme comme entité solitaire et vers la société
comme l’ensemble des individualités en commerce les uns avec les autres. Il
ressort de cette observation que, conformément a I’évolution de leur mentalité,
les hommes sont « embarqués dans une aventure d’économie, de science et de
technique irréversible » (M. Serres, 1990, p. 14). Et le comble est que cette course
pour la concurrence nous mene vers ’abime. En effet, au quotidien et comme
Rousseau, nous observons des spectacles troublants qui se traduisent par les
guerres, le vol, escroquerie, le mensonge, la roublardise, etc. A la limite, on dirait
que la supposée victoire des hommes sur la nature en vertu de leur intelligence,

Levy DJISNEBEYE 459


https://grece-tchad.com/

Revuwe Internafionale GRECE, Voll, N°2
ISSN 3079-4463, ¢ ISSN 3079-4471 Ittpes//qgrece—~tehod.com

« se renverse en échec » (M. Serres, 1990, p. 14). Ainsi le mal que vit notre monde
est une réalité indéniable et tangible. Dés lors, il faut réfléchir pour trouver autant
que faire se peut de piste d’antidote contre cette dépravation accélérée des
hommes ; d’ou la nécessité anthropologique de la politique.

Sile mal qui se traduit par I'injustice reléve des faits sociaux, il n’y a pas d’autres
alternatives que de connaitre ’homme qui en est a la fois auteur et victime.
L’anthropologie est dorénavant investie d’'une mission politique. Autrement dit,
le role de Panthropologie est d’étudier Thomme depuis ses origines primitives et
de suivre son évolution graduelle jusqu’a la finalité politique. La finalité
anthropologique est donc essentiellement politique, car « comment connaitre
origine et les fondements de I'inégalité parmi les hommes si on ne commence
pas par les connaitre eux-mémes ?» (J.J. Rousseau, 1753, 149). Les impératifs
politiques, afin de disposer des assises solides, doivent étre précédés des
conditions scientifiques et notamment des études anthropologiques séricuses.
Des lors, I’étude de 'homme se veut un outil efficace a 'aune duquel les questions
que se pose la société seront percues et traitées avec lucidité et efficacité. La
politique, I’éducation, la morale, la religion ne verront leurs principes solidement
¢tablis que lorsqu’on connaitra ’homme, cet étre intelligent dont il faut
déterminer la place dans l'univers. Cette exigence pédagogique visant a faire de la
science la propédeutique nécessaire a toutes théories et a toutes les pratiques
politiques, est loin d’étre une exclusivité rousseauiste.

Rappelons que depuis ’Antiquité grecque, Platon reconnaissait dans sa Républigue
(387) la nécessité du fondement philosophique ou scientifique de la politique en
conjuguant les exigences politiques avec les impératifs pédagogiques afin de doter
les chefs politiques des moyens de gouvernance nécessaires qu’il appelait « l'art
royal ». C’est en vertu de cet art que la cité sera conduite suivant la rectitude de la
justice. Autrement dit, on ne devient pas un homme d’Etat par le hasard, mais
apres une préparation solide en la matiere.

A cet effet, si Rousseau veut faire de I'anthropologie les prolégomenes a toute
politique, c’est qu’ayant constaté le mal qui gangrene notre monde, et dont la plus
grande manifestation est l'inégalité, il juge qu’il est nécessaire de connaitre
I’homme, de se prémunir d’une connaissance solide avant d’élaborer les théories
politiques ou d’envisager la pratique politique. La véritable problématique, chez
lui, est alors de savoir comment '’homme est passé d’une nature originellement
bonne, libre et indépendante a une société inique et inégalitaire que nous
observons aujourd’hui ?

Il faut relever que les hommes ne sont pas des étres abstraits ni imaginaires, ils
sont des étres historique et temporels qui se meuvent a travers leurs propres
paradigmes culturels et historiques. Conséquemment, 1’élaboration des lois
régulatrices de leur conduite doit simprégner de leur origine, de leurs pratiques
socio-culturelles et surtout de I’évolution graduelle de leur mentalité dans I’histoire
et dans le temps. C’est ainsi que dans /’Esprit des lois (1748), Montesquieu souhaitait

Levy DJISNEBEYE 460


https://grece-tchad.com/

Revuwe Internafionale GRECE, Voll, N°2
ISSN 3079-4463, ¢ ISSN 3079-4471 Ittpes//qgrece—~tehod.com

que la Constitution d’une république se nourrisse de ses propres réalités
culturelles, historiques et méme de ses conditions climatiques. Dans cette
perspective, anthropologie se veut une science indispensable dans l'univers
politiques car, « Tant que nous ne connaissons pas ’homme naturel, c’est en vain
que nous voudrons déterminer la loi [...] qui conviendra le mieux a sa
constitution » (J.J. Rousseau, 1753). Avant de choisir un gouvernement qui
convient aux hommes, il importe cependant de savoir qui ils sont et comment ils
vivent autour de leurs paradigmes culturels.

Cette exigence anthropologique donc scientifique de la politique est une lecon
bénéfique pour nos gouvernants politiques contemporains. En effet, aujourd’hui
et avec la démocratisation des systemes politiques, la pratique politique est
complétement versée dans la platitude. On entre dans I'univers politique et on
prétend étre un homme politique sans s’y préparer. Par conséquent, nous
enregistrons des décisions et des actions politiques indignes, dénuées de tout
principe éthique ou moral, conduisant a des actes de vandalisme, de dépravation
humaine et nécessitant la conscientisation des peuples ou la moralisation de la vie

publique.

3-Le fondement moral de la vertu politique

La problématique morale qui occupe une place a la fois inaugurale et centrale dans
I'ceuvre de Rousseau, mérite d’étre au coeur des débats politiques contemporains.
C’est effectivement une question morale qui a jeté les bases de tous les grands
themes philosophiques du philosophe, notamment a travers la brutale révélation
du mal, telle quelle s’est donnée dans /ilumination de Vincennes', qualifiée d’un
heureux hasard (JJ. Rousseau, 1751, p. 13). Mais si la question morale est a la base
de la réflexion philosophique de Rousseau, le philosophe T'articule avec les
problemes politiques de son temps.

La morale et la politique relevent prioritairement du domaine de la pratique des
hommes et des fins que cette pratique vise. C’est ainsi que Rousseau fait de la
morale la boussole qui doit orienter les idées, les décisions et les actions politiques.
Cette exigence morale de la politique s’est ultérieurement traduite par la célebre
interrogation kantienne: « Que doisse faire 2 ». 11 s’agit de la question du vivre
ensemble des humains dont la science est un moyen nécessaire. Dés lors, « seule
la science du Bien permet de vivre bien » (S. Manon, 1986, p. 149).

Avant Rousseau, Machiavel défendait la these selon laquelle la société bien
ordonnée répondait davantage aux impératifs d’efficacité pratique qu’aux bons
sentiments. De ce point de vue, la peur de la population est plus bénéfique pour
le gouvernant politique que son estime. La politique rime avec le réalisme au

! l’illumination de Vincennes se rapporte a la soudaine révélation du mal que Rousseau e(it
sur la route de Vincennes, lorsqu’il partait rendre visite a Diderot, incarcéré a cause de la
publication de son écrit intitulé Lettre sur les aveugles. D’aprés Rousseau, cette illumination
est a la base de toute son ceuvre.

Levy DJISNEBEYE 461


https://grece-tchad.com/

Revuwe Internafionale GRECE, Voll, N°2
ISSN 3079-4463, ¢ ISSN 3079-4471 Ittpes//qgrece—~tehod.com

détriment des principes moraux et de lidéalité. A I'époque de Rousseau
également, Defficacité de la raison utilitariste était si vantée que I’éloge des
sentiments moraux au détriment de cette rationalité apparit comme un paradoxe
insoutenable. Et pourtant, c’est curieusement a cette époque d’extraordinaire
fermentation intellectuelle du siecle dit des Lumiceres que Rousseau fit irruption
avec une théorie politique fondée sur les sentiments de ’homme, inspirée des
« éthiques classiques », se rapportant aux questions concernant « la vie bonne » (J.
Habermas, 1991, 111).

C’est ainsi que la préoccupation ici est de questionner I'intérét d’un tel paradoxe
et d’en tirer les lecons nécessaires pour la construction positive de notre cité. En
effet, dans un monde caractérisé par la primauté de la réussite économique, qui se
traduit par la recherche sans cesse du gain et par les avancées effrayantes des
technologies, est-il vraiment nécessaire de subordonner les impératifs politiques
et scientifiques aux impératifs moraux ?

De nos jours, la dégradation écologique relevant de la frénésie technicienne et la
corruption sociale liée a I'insatiabilité humaine ont atteint une proportion assez
inquiétante. Grace a ce que Descartes appelait cogizo, ’homme est le seul parmi
les étres vivants qui composent l'univers, a déchirer le lien qui le rattachait a la
nature pour se retrouver dans I’état de société ou DIétat historique dont nous
sommes témoins. Au moyen de son propre progres que Rousseau désigne par le
vocable de perfectibilité, 'homme court ainsi vers sa propre ruine. Cest la
connaissance de ces faits qui a nourri le pessimisme scientifique et politique de
Rousseau au point de le jeter méme dans le regret de I'état d’animalité qui est un
état d’ignorance.

Mais si Rousseau décrit I’histoire de ’'homme au point de la rendre digne de
mépris, et fait Papologie de I’état primitif jusqu’a nous en rendre nostalgiques, il
nous interdit cependant de chercher la solution a la crise qui nous frappe dans un
champ autre que I'univers social méme. Etant donné que le probléeme créé par le
progres de Iesprit est essentiellement humain, sa solution doit étre exclusivement
humaine. Ainsi, le fatalisme religieux est congédié au profit de la promotion de la
liberté humaine. L’alternative crédible a cette chute de I’humanité ne vise
nullement a revivre la nostalgie de ce beau moment passé si merveilleusement
décrit par Rousseau. Cette alternative ne consiste pas, non plus, a considérer les
souffrances causées par la fausse socialisation de ’homme comme relevant de la
fatalité.

Face a ce drame dialectique, la responsabilité humaine, notamment la
responsabilité morale, est enticrement engagée, encore que ce drame est 'ceuvre
de '’homme seul. Nous sommes appelés des lors a tirer du mal méme que nous
nous sommes créé le remede de sa guérison. Et c’est sur ce plan de la réforme
sociale que la morale doit jouer un réle majeur. La morale se présente, aux yeux
de Rousseau, comme le baromeétre axiologique des sociétés existantes ayant pour
mission de réguler la marche idéale des sociétés. En ce sens, dans la hiérarchie

Levy DJISNEBEYE 462


https://grece-tchad.com/

Revuwe Internafionale GRECE, Voll, N°2
ISSN 3079-4463, ¢ ISSN 3079-4471 Ittpes//qgrece—~tehod.com

des valeurs mentales de T’homme, le monde du savoir socio-culturel,
technoscientifique et politique doit étre soumis au monde du vouloir moral.
Autrement dit, les connaissances scientifiques, techniques, artistiques et
notamment le gouvernement des hommes ont un compte a rendre a Pautorité
supréme de la morale.

Cette articulation morale de la politique chez Rousseau doit servir de legon a nos
sociétés contemporaines qui connaissent un dérapage moral considérable.
Aujourd’hui en effet, nous enregistrons les crises socio-politiques qui ont leur
origine dans les problémes moraux. Nous retenons que la plus part de nos
problémes est enticrement morale donc entiecrement imputable a nous-mémes;
parce qu’elle provient du désordre que nous avons instauré par Pentremise de
notre intelligence. Faute de moralité, nous n’arrivons pas a maitriser notre vie
intérieure, et la non maitrise de nos désirs et nos passions nous met souvent en
désaccord avec les lois de la nature et les lois sociales ; d’ou la prolifération du vol,
des guerres, de la corruption, etc. Nous finissons comme Rousseau par la
conviction selon laquelle Iinstauration d’une société juste, sans arbitraire,
implique 'obéissance a la loi, mais cette obéissance doit requérir la liberté de
I’homme et cette liberté doit disposer, a son tour, des fondements moraux,
inspirés de la nature.

Loin de se laisser emporter par la situation angoissante provenant des crises
sociales et politiques qui accablent, Rousseau ouvre, par détour, le chemin qui doit
conduire a la liberté, a la consolation. Ce chemin-la en effet, chaque homme est
appelé a le parcourir individuellement par un acte de retour a soi, par un
mouvement de retour sur les réalisations des sciences et techniques et sur nos
comportements quotidiens, avant de s’ouvrir aux autres pour former une société
sans arbitraire, ayant moins de conflits. Il s’agit d’'un chemin moral, tracé par
Rousseau, que nous devons et pouvons suivre pour intérioriser les lois sociales
afin d’y obéir ou de s’y soumettre. C’est cette soumission volontaire aux lois qui
nous transformera en personnalités autonomes et dignes de foi. Rousseau n’hésite
pas a placer cette conception morale de la personnalité au-dessus des réalisations
scientifiques, techniques et artistiques, tant vantées par ses contemporains. De la
sorte, les impératifs politiques et scientifiques sont radicalement soumis aux
impératifs moraux et par voie de conséquence, « ceux qui voudront traiter
séparément la politique et la morale n’entendront jamais rien a aucune des deux. »
(JJ. Rousseau, 1762, p. 524).

L’homme a pu, par son intelligence qui le distingue des autres étres, brutaliser la
relation qui I'unit a la nature pour entrer dans l'histoire de facon circonstancielle.
Dans la société, les relations entre les hommes sont marquées par des tensions et
des contflits de toutes sortes. C’est en cela que le chemin pour la société rénovée
passe nécessairement par la moralisation de la vie publique. La morale apparait
des lors comme une discipline de purgation et de métamorphose des hommes
ayant eux-mémes pris conscience de leurs défauts. Elle dispose des criteres

Levy DJISNEBEYE 463


https://grece-tchad.com/

Revuwe Internafionale GRECE, Voll, N°2
ISSN 3079-4463, ¢ ISSN 3079-4471 Ittpes//qgrece—~tehod.com

d’évaluation et d’orientation de notre histoire. C’est ainsi que nous pouvons
aujourd’hui emprunter a Rousseau cette volonté agissante de moraliser la vie
publique pour corriger nos déviances et faire émerger ’élan de la vertu politique.
Car il convient de « voir que par la raison seule, indépendamment de la conscience
(conscience morale), on ne peut établir aucune loi naturelle ; et que tout le droit
de la nature n’est qu’une chimere, s’il n’est fondé sur un besoin naturel au cceur
humain » (J]. Rousseau, 1762. P. 315). En effet, si la morale consiste en la maitrise
de la vie intérieure, en la conduite de ’homme suivant la droiture des instincts et
de la raison, elle apparait comme une discipline régulatrice de nos actions, nos
comportements et nos réalisations. C’est ainsi qu’il faut trouver a la politique des
béquilles éducationnelles.

4-L’éducation a la citoyenneté : une alternative pour le rachat de ’histoire
La chute de ’'homme, relativement a ce que relate Rousseau et a ce que nous
constatons dans nos sociétés contemporaines, est profonde et définitivement
consommeée. Cette chute s’aggrave méme avec I’évolution de I’histoire humaine.
Ainsi nombre de chercheurs politiques parviennent au jugement négatif selon
lequel nous assistons en ce début du troisiéme millénaire a une véritable mort
dans ’Aame de ’humanité. Les idéaux dont se vantait le mouvement des Lumiéres,
notamment le progres de ’humanité par la raison, 'universalisme des valeurs, la
démocratisation des Etats, etc. ne représentent aujourd’hui qu’un mirage.
Confrontés a ’histoire réelle des hommes, ces idéaux que Jean-Frangois Lyotard
qualifie de « métarécits »”* du fait de leur caractére intangible, « prétent aujourd’hui
a sourire » (L. Ferry, 1984, p. 7) et s’exposent au soupgon. Car cC’est
paradoxalement au nom de ces idéaux que notre monde a connu et continue de
connaitre les plus catastrophiques épisodes de I'histoire humaine.

Cela signifie simplement qu’a l'aune de la vie concréte des hommes, le
rationalisme n’a pas tenu ses promesses et partant, il s’est grossi¢rement trahi. Cet
échec symbolise la crise de la modernité dont est frappé notre monde
contemporain sur les plans politique, économique, socio-culturel voire religieux.
Des lors, nous sommes plus que jamais appelés a nous sauver de cette situation
sociopolitique catastrophique dans laquelle nous nous sommes plongés.

Du temps de Rousseau a nos jours, les inégalités sociales, la corruption, les guerres
et les conflits de toutes sortes entre les humains battent leur plein, atteignant une
proportion inquiétante. Voila pourquoi I’éducation apparait comme un tremplin
pour le sauvetage de 'humanité., I’éducation a la citoyenneté, si nous empruntons
Pexpression métaphorique de Michel Soétard, prend la fonction de «’arche qui
permettra de sauver ’humanité sociale du déluge » (M. Soétard, 2000, p. 3).
Autrement dit, 'alternative efficace a la perversion de 'humanité, a la reconquéte
de la dignité humaine demeure I’éducation a la citoyenneté.

2 Le concept de métarécit est employé par André Liboire Tsala Mbani, citant Lyotard, dans
son livre intitulé Biotechnologie et nature humaine, 2007, p. 103.

Levy DJISNEBEYE 464


https://grece-tchad.com/

Revuwe Internafionale GRECE, Voll, N°2
ISSN 3079-4463, ¢ ISSN 3079-4471 Ittpes//qgrece—~tehod.com

En effet face aux crises multiformes qui secouent notre monde contemporain et
dont Rousseau eut la justesse de tirer la sonnette d’alarme des centaines d’années
plus tot, ’éducation a la moralité et a la citoyenneté mérite d’étre inscrite en lettre
d’or dans les programmes des Etats, tant elle a pour mission de montrer la
direction du salut, qui s’oppose a celle de la chute. C’est ici dailleurs la raison pour
laquelle depuis 'antiquité grecque, les penseurs politiques, notamment Platon,
avalent assigné a I’éducation le role de poser les jalons d’une cité idéale grace a la
transformation des corps et des ames des citoyens (P. Tchimabi, 2020, p. 113).
D’apres le disciple de Socrate pour ainsi dire, tout systeme éducatif, parce qu’il
vise une cité juste, doit inculquer aux citoyens I’élan de la vertu. C’est ainsi aussi
que dans la quasi-totalité des Etats modernes, la problématique de ’éducation se
veut la priorité des priorités. Dans les plans de développement et dans
I’élaboration des budgets annuels de ces Etats, on retient que ’éducation constitue
avec la santé, le domaine le plus sensible. Mais entend-on et applique-t-on
vraiment les principes de ’éducation conformément au veeu de Rousseau ?

La question de I’éducation a la citoyenneté est articulée de fagon corrélative avec
la notion de perfectibilité chez Rousseau. Et par perfectibilité, Rousseau entend
la « faculté qui, a I'aide des circonstances, développe successivement toutes les
autres et réside parmi nous tant dans 'espece que dans l'individu » (JJ. Rousseau,
1753, p. 79). De la sorte, cette faculté nous confére un statut ontologique
ambivalent entant qu’elle est susceptible de nous conduire au mal ainsi qu’au bien.
L’enjeu de la question ici est qu’en tant qu’agent libre, nous pouvons agir a notre
préjudice ou en notre faveur en prenant une direction qui nous est nuisible ou
avantageux moralement. C’est donc cette possibilité d’émancipation qui fait de
I’homme, contrairement a 'animal, un sujet qui s’auto-construit ou s’autodétruit.
Des lors que nous sommes capables du mal, nous sommes également capables du
bien. Mais le plus important ici est de faire 'usage qualitatif de la perfectibilité car
notre humanité et notre mérite se mesurent a 'aune de notre capacité a résister
au mal et a faire du bien. Et c’est a ce niveau que les notions de liberté humaine,
d’autodétermination et de théodicée trouvent toutes leurs significations chez
Rousseau. Etant donné que la perfectibilité est la qualité spécifique qui distingue
I’homme de I'animal, elle oblige ’homme a étre responsable. Et étre responsable
pour P’homme, c’est étre vertueux, se dévouer a ses semblables et a sa patrie vue
d’un mieux-étre collectif.

Nous avons tantot relevé que le chemin de la citoyenneté véritable, acquisition
de la vertu citoyenne, passe inéluctablement par le canal de la moralité, mais
Patteinte de cette moralité nécessite un soutien pédagogique solide. C’est ainsi que
I’éducation apparait comme un moyen de rédemption des hommes par eux-
mémes et non par la grace divine. Cela veut dire qu’il faut transformer et faconner
la nature humaine de telle sorte que les hommes de la cité se comportent « en
citoyens responsables » (JM. Breuvart, 1998, p. 14). La responsabilité citoyenne
est la vertu elle-méme ainsi que Rousseau en fait 'apologie :

Levy DJISNEBEYE 465


https://grece-tchad.com/

Revuwe Internafionale GRECE, Voll, N°2
ISSN 3079-4463, ¢ ISSN 3079-4471 Ittpes//qgrece—~tehod.com

Cest ['édncation qui doit donner aux dmes la force nationale, et diriger tellement leurs opinions
et leurs goiits, qu'elles soient patriotes par inclination, par passion, par nécessité. Un enfant en
onvrant les yeux: doit voir la patrie et jusqu’a la mort ne doit plus voir qu'elle. Tout vrai
républicain suga avec le lait de sa mere amonr de sa patrie, c'est-a -dire des lois et de la liberté
[-..]. Cet amounr fait toute son existence ; il ne voit que la patrie, il ne vit que pour elle ; sitot
qu’il est seul, il est nul : sitot qu'il n'a plus de patrie, il n'est plus et §'il n'est pas mort, il est
pis. (J]. Roussean, 1782, p. 19).

On releve ici la prééminence de la citoyenneté sur la dimension individuelle de
I’homme. Le mérite méme du statut d’homme passe par 'acquisition de la
citoyenneté. Le citoyen est, dés lors, un homme qui participe et contribue
activement et vertueusement a la bonne marche et a la bonne gestion des choses
de sa cité. C’est seulement lorsque I’éducation politique réussit a inculquer dans
les ames des citoyens I’élan du patriotisme au détriment de I'individualisme que la
vertu politique avec ses corollaires de paix, de justice et de liberté triomphera.
C’est dans cette perspective que 'un des concepts clés de la théorie politique de
Rousseau, la volonté générale, trouve enticrement son sens. La volonté générale
définit l'intérét commun, elle symbolise la res publica qui est la chose de tout le
monde. De la sorte, elle se différencie nettement de la volonté d’un seul individu
et de la somme des volontés particulieres. Etant donné qu’elle définit I'intérét
commun, la volonté générale est la volonté du corps. Et comme telle, elle
s’acquiert et s’incarne dans tous les individus moraux et raisonnables grice a
I’éducation. Son incarnation dans Iindividu est la preuve tangible de la vertu
politique. Car avec elle, ’homme agit en suivant sa raison et sa moralité et non ses
passions ou ses intéréts égoistes. Des lors, 'homme ne saurait agir en
contradiction avec les lois nationales ou universelles, avec les intéréts de la
collectivité et du coup, il mérite dignement le titre de citoyen. Celui-ci ne saurait
étre égofiste car sinon, un organe de ’étre vivant peut-il étre indifferent a la douleur
ou au plaisir des autres organes ?

On releve alors que la vertu politique a un enjeu et des exigences. Et les exigences
de la vertu citoyenne sont souvent contraires a celles de la liberté et des droits
politiques. Car « demander que la vertu régne revient a demander qu’on empicte
beaucoup sur la vie privée des citoyens » (L. Strauss, 1984, p. 70). La vertu
citoyenne est donc l'antidote de I’égoisme humain, susceptible d’ouvrir «les
perspectives d’un ré enchantement » ( LD. Biakolo, 2020, p. 60) de notre univers
politique contemporain.

5- Repenser la politique contemporaine : ’éthique comme moyen terme.

Le fondement anthropologique et moral de la vertu politique théorisé par
Rousseau nous amene a repenser I'essence politique a la lumicre des réalités
concrétes et suivant le devenir de notre monde. La véritable problématique
politique de tous les temps, qui s’est intensifiée dans I’histoire contemporaine, se
résume en ceci : comment notre société si complexe et si pratiquement divisée en

Levy DJISNEBEYE 466


https://grece-tchad.com/

Revuwe Internafionale GRECE, Voll, N°2
ISSN 3079-4463, ¢ ISSN 3079-4471 Ittpes//qgrece—~tehod.com

pauvres et riches, faibles et puissants, corrompus et corrupteurs voire
implicitement en esclaves et maitres, peut-elle étre reconstruite sur la base de la
vertu cardinale de justice ?

Face a la volonté d’exploitation, d’enrichissement illicite et au triomphe de la
«volonté de puissance et de domination » dont les conséquences se traduisent par
les guerres sanglantes, les attentats terroristes, les détournements des derniers
publics et la dégradation écologique accélérée, il est nécessaire et urgent d’adopter
une forme de vie éthique pour redonner a la société ses lettres de gloire. D’aprés
les Anciens, notamment Platon, la mission assignée a la société est de créer et
d’instaurer I’élan d’entraide et de solidarité parmi les hommes grace a leurs
différentes taches. En effet « ce qui donne naissance a une cité, c’est, [...],
Pimpuissance ou se trouve chaque individu de se suffire 2 lui-méme »’ (S. Manon
citant /a République de Platon, 1986, p. 156). L.a coopération humaine s’avere d’une
nécessité impérieuse parce que la situation de fait de tout individu isolé, vivant en
parfaite autarcie, est une chose impossible. Et la question de la vertu politique qui
est au cceur de notre réflexion tient son essence de cette coopération et ses
interactions.

Tout porte donc ici a reconnaitre que l'objectif idéal de toute société est
d’instaurer la justice et le bonheur collectif parmi ses membres. C’est ainsi que
dans les discours courants des chefs politiques ainsi que dans les programmes et
les idéologies des organisations politiques, les concepts de paix, de sécurité, de
développement, de justice et de bonheur constituent le leitmotiv et les valeurs
intangibles qu’il faut prioritairement conquérir. Mais dans les réalités concretes du
vivre-ensemble des hommes, nous assistons malheureusement au triomphe de ce
qu’on peut qualifier avec Michel Serres d’« animale barbarie » (M. Serres, 1990, p.
15), se traduisant au quotidien par des luttes sanglantes pour les intéréts souvent
matérialistes entre les belligérants et, ouvrant la bréche aux vices au détriment de
la vertu.

Relevons une fois de plus que nos sociétés d’aujourd’hui offrent constamment
des images sociopolitiques troublantes et hideuses qui nous inspirent cette
lamentable question de circonstance : « Qui va mourir ? », « qui va perdre ? » et
«qui va gagner ?» (M. Serres, 1990, p. 13). Et chose curieuse est que de cette
interminable guerre de domination et d’enrichissement, émergent une minorité de
gagnants assassins qui se nourrit sournoisement du sang de la majorité des
perdants, malheureux et impuissants. Et c’est ici les fondements de inégalité parmi les
hommes'’ qui motiva lattitude subversive de bien des penseurs politiques et
notamment de celle de notre auteur de référence.

3 Simon Manon, citant /a Républigne de Platon dans son livre intitule, Pour
connattre, 1986, 150.

“ Les termes se rapportent au deuxiéme livre philosophique de Rousseau intitulé Discours sur
Lorigine et les fondements de I'inégalité parmi les hommes (1753).

Levy DJISNEBEYE 467


https://grece-tchad.com/

Revuwe Internafionale GRECE, Voll, N°2
ISSN 3079-4463, ¢ ISSN 3079-4471 Ittpes//qgrece—~tehod.com

Rousseau a eu le mérite de relever avec minutie que la crise qui caractérise le
monde moderne est la résultante de la carence d’éthique et de vertu politique. Il
n’est certes pas le premier a montrer que 'aventure moderne, qui se traduit par
les prétendues merveilles de I'intelligence et de I’émancipation par la raison, était
une erreur radicale. Mais ce qui est plus frappant chez lui, et qui a soulevé la
problématique du fondement anthropologique et moral de la vertu politique, c’est
la profondeur avec laquelle il a posé cette problématique. Sa these est d’autant
plus parlante qu’aujourd’hui les problemes qu’elle traitait sont visibles, palpables
et connaissent une croissance faramineuse.

En effet, la problématique politique et sociale actuelle, la plus cruciale, est celle de
la gouvernance, de la souveraineté des Etats, des guerres et de la corruption. Cette
question trouve ses racines dans le développement de I'esprit de jouissance qui
anime les hommes d’aujourd’hui, la recherche du plaisir et du luxe qui engendre
finalement la volonté de puissance et de domination. Et ce cortége de malheurs
est symptomatique de 'absence ou de la carence de la vertu citoyenne, liée elle-
méme a la décadence éthique et morale dans nos sociétés. Ainsi la plupart des
crises sociopolitiques que connait notre monde actuel se rapportent au manque
de vertu citoyenne dans son sens classique.

11 faut préciser que le terme de « vertu » revét, chez les Anciens, une signification
beaucoup plus riche et fort différente de celle d’aujourd’hui. Dans la conception
des Anciens en effet, la vertu désigne ce qui fait 'excellence, la perfection d’un
étre, quels que soient I'étre considéré et le domaine d’activité concerné. Clest la
puissance pour chacun d’accomplir ce qu’il est, conformément a un ordre, étant
donné que chez les Anciens, l'ordre est synonyme de la valeur. La vertu se
rapporte donc a la réalisation qualitative de soi d’ou résulteront ’harmonie et le
bonheur ; réalisation qui peut étre un antidote contre la volonté de jouissance
digestive, d’enrichissement matériel et de 'impérialisme politique qui entrainent
vers le vice. Mais la réalisation de la vertu politique comme dévouement total du
citoyen a sa patrie et a ses semblables, sera une pure illusion si elle ne repose sur
des bases éthiques solides ; d’ou la nécessité de la reconquérir par 'intermédiaire
de I’éthique.

En effet, en ancrant le régne de la raison en ’homme, I’éthique permet de pallier,
autant que faire se peut, les problemes moraux qui sont a l'origine des crises
politiques de notre moment. L[’éthique nous permet d’assurer la gestion
rationnelle de notre vie intérieure, afin de I’ajuster a Pordre extérieur de la nature
et de la société, synonyme de la préservation de la dignité et de lintégrité
humaines. Et cette gestion rationnelle de notre vie intérieure suppose que I'on est
appelé a revisiter ou a convoquer le stoicisme, par exemple, non pas pour nous
rendre amorphe face aux problémes cruciaux de notre moment, qui se rapportent
généralement aux enjeux du développement économique et du progres social,
mais pour réguler nos désirs de manicre a éviter la démesure et la soif inextinguible
de la richesse matérielle qui est a 'origine de nos mésententes politiques et

Levy DJISNEBEYE 468


https://grece-tchad.com/

Revuwe Internafionale GRECE, Voll, N°2
ISSN 3079-4463, ¢ ISSN 3079-4471 Ittpes//qgrece—~tehod.com

sociales. I’éthique est donc le moyen terme correcteur de la considération
purement mercantiliste et utilitariste de la politique qui prévaut dans nos sociétés
d’aujourd’hui.

Au regard des réalités troublantes de notre temps, il est nécessaire de redonner a
la politique sa signification authentique et noble, notamment la conquéte des
valeurs idéales, le respect des principes du devoir-étre. Cela implique en partie le
renoncement a la politique politicienne basée sur la recherche du profit. La
politique se veut, des lors, une discipline intrinséquement liée a la recherche de la
vie bonne et juste. Et aussi longtemps que la morale et 'anthropologie constituent
la boussole normative de la politique dans un Etat, les problemes majeurs de nos
sociétés contemporaines, notamment la corruption, le vol, 'escroquerie, les
guerres, la dégradation écologique, la perte de la personnalité humaine liée a
I’émergence de I'intelligence artificielle, etc. seront minimisés.

Conclusion

La vertu politique est 'un des présupposés essentiels et nécessaires de la réussite
politique. Car elle constitue une force qui anime positivement I’ame des citoyens
en les soumettant au dévouement total a leurs semblables et a leur patrie. Dans sa
vie vision libératrice de ’humanité des emprises politiques et sociales, Rousseau
attaquait vigoureusement la « modernité au nom de deux idées classiques » (L.
Strauss, 1986, p. 221) que sont la vertu et la nature. La vertu citoyenne est, a ses
yeux, une valeur en politique qui transcende toutes les autres et sans laquelle la
cité ne saurait authentiquement poursuivre sa fin. Et la vénération de 'antiquité
gréco-romaine a laquelle Rousseau s’est livré trouve sa justification dans cette
place de choix qu’occupe le concept de vertu dans sa théorie politique. Au nom
de la vertu, il exprime sa préférence de la politique ancienne a celle moderne. Pour
lui, si « les Anciens politiques parlaient sans cesse de meeurs et de vertu, les notres
ne parlent que de commerce et d’argent » (JJ. Rousseau, 1751, p. 45). Autrement
dit, c’est au regret que Rousseau reléve le contraste suivant, le classant dans le rang
des penseurs conservateurs: alors que les Anciens’ sont trés fascinés par la
question de cette science sublime qu’est la vertu, basée sur le respect des meeurs
et des lois, possédée par I'utilitarisme, la politique des temps modernes se livre de
fagon effrénée a la conquéte de I'argent et du luxe, a la recherche du profit.

De nos jours, les crises politiques de la modernité que décrivait Rousseau
s’intensifient et semblent atteindre leur paroxysme a cause du manque de vertu
citoyenne. Cette absence de sacrifice citoyenne se justifie a son tour par la carence
ou le dérapage moral dans nos sociétés et nos familles. Dans le monde

5 Dans le Discours sur les sciences et les arts (1751), Rousseau fait allusion et référence a
Socrate, Plutarque, Solon, Moise et aux Perses, Spartes, Romains primitifs, Anciens
égyptiens, etc. Ces derniers sont, a ses yeux, des personnages héroiques et mythiques ou
des « sages législateurs » en raison de leur attachement a I'idée de vertu politique
(Rousseau, 1751, p. 22, p. 41).

Levy DJISNEBEYE 469


https://grece-tchad.com/

Revuwe Internafionale GRECE, Voll, N°2
ISSN 3079-4463, ¢ ISSN 3079-4471 Ittpes//qgrece—~tehod.com

contemporain en effet, la politique est détachée de la morale sous la pression de
lutilitarisme, et la vertu, si elle ne disparait, « reste sans honneurs » (JJ. Rousseau,
1751, p. 55), laissant libre cours aux désordres de tout genre. Voila pourquoi il
faut moraliser la vie publique par ’éducation citoyenne afin de régénérer I’élan de
la vertu politique dans la conscience des hommes.

Références bibliographiques

ALLARD Gérard, 2020,La pensée de Jean Jacques Roussean dans les Discours »,
Université Laval.

CANIVEZ (Patrice), 2014, «Jean-Jacques Rousseau et le symbolisme du
pouvoir », https : https://hal.archives-ouvertes.fr/hal-01091389 du 05 décembre
2014.

HABERMAS (Jurgen), 1992, De [éthique de la discussion, Les éditions du Cerf.
LYOTARD, (Jean-Francois), 1979, La condition postmoderne, Paris, Editions de
Minuit.

MANON (Simon), 1986, Pour connaitre Platon, Bordas.

NAMER (Gérard), « Rousseau : de la « science de ’homme » a la sociologie »,
http:// www. Persee. Fr/doc/homso, document généré le 25/09/2015.
NGUEMBA (Guillaume-Gaston) et BIAKOLO KOMO (Louis-Dominique),
2000, Efat et sonveraineté : Enquéte philosophique sur le théoreme de la légitimité moderne,
Stuttgart.

OLOUM (Ciriac), 2000, La racine anthropologique et morale du lien politique chez Jean
Jacgues Roussean, Université du Québec a Montréal.

Rousseau (Jean Jacques), 1751, Discours sur les sciences et les arts, Paris, G.
Flammarion.

Rousseau (Jean Jacques), 1753, Discours sur 'origine et les fondements de l'inégalité parmi
les hommes, Paris, G. Flammarion.

Rousseau (Jean Jacques), 1762, Du contrat social ou principe du droit politique, Patis,
Editions sociales.

SERRES (Michel), 1990, Le contrat naturel, Paris, Editions Francois Bourrin.
STRAUSS (Leo), 19806, Droit naturel et histoire, Paris, G. Flammarion.

TCHIMABI (Pierre), 2000, « Education et cité idéale. Réflexion a partir de la
République de Platon », in Etat et sonveraineté. Enquéte philosophique sur le théoréme de
TSALA MBANI (André-Liboire), 2007, Biotechnologie et nature humaine. 1 'ers un
terrorisme ontologigue 2, Paris, 1.’ Harmattan

Levy DJISNEBEYE 470


https://grece-tchad.com/
https://hal.archives-ouvertes.fr/hal-01091389%20du%2005%20décembre%202014
https://hal.archives-ouvertes.fr/hal-01091389%20du%2005%20décembre%202014




