
Revue Internationale GRECE, Vol1, N°3 

ISSN 3079-4463, e ISSN 3079-4471    https://grece-tchad.com 

        

Fidèle Wendegouidi OUEDRAOGO                       171 

PROTOCOLE DES DANSES LORS DES FUNERAILLES FESTIVES 
CHEZ LES MOOSE AU BURKINA FASO 

 
Fidèle Wendegouidi OUEDRAOGO 

Université Norbert ZONGO 
fwendingoudio@gmail.com 

Résumé  
L’étude du protocole des danses funéraires chez les peuples Moose au Burkina Faso 
intervient dans un contexte marqué par la disparition progressive des cadres 
traditionnels de transmission du patrimoine culturel national et l’insuffisante 
valorisation de la culture dans le système éducatif actuel. Cette étude se donne 
pour objectif de mettre en exergue le protocole de mise en œuvre des danses lors 
des funérailles festives ainsi que sa finalité. La mobilisation des différentes sources 
permet d’abord de comprendre que la célébration des funérailles par la danse a un 
fondement social et religieux. Les résultats de l’étude montrent ensuite que les 
danses funéraires sont un service social non marchand, offert suivant le principe 
de non-discrimination et prioritairement accordé aux membres de la communauté 
détentrice. L’étude révèle enfin que les danses funéraires s’articulent autour d’un 
spectacle introductif, d’un spectacle intermédiaire et d’un spectacle conclusif qui 
en constituent les moments forts.  
Mots clés : Protocole, danses, funérailles, Moose, Burkina Faso 

 

Protocol of dances during festive funerals among the Moose in Burkina 
Faso 

 

Abstract  
The study of the protocol for funeral dances among the Mossi people of Burkina 
Faso is situated within a context marked by the gradual disappearance of 
traditional frameworks for transmitting national cultural heritage and the 
insufficient recognition of culture within the current educational system. This 
study aims to highlight the protocol for performing the dances that take place 
during festive funerals, as well as their purpose. The analysis of various sources 
first reveals that the celebration of funerals through dance has a social and 
religious foundation. The study's findings then demonstrate that funeral dances 
are a non-commercial social service, offered according to the principle of non-
discrimination and primarily reserved for members of the community holding the 
tradition. Finally, the study reveals that the funeral dances are structured around 
an introductory performance, an intermediate performance, and a concluding 
performance, which constitute their key moments. 
Key words : Protocol, dances, funerals, Moose, Burkina Faso 
 

https://grece-tchad.com/


Revue Internationale GRECE, Vol1, N°3 

ISSN 3079-4463, e ISSN 3079-4471    https://grece-tchad.com 

        

Fidèle Wendegouidi OUEDRAOGO                       172 

Introduction 
La danse est l’expression corporelle de la pensée et des sentiments. De ce fait, elle 
est intégrée dans la vie quotidienne des populations. Presque toutes les 
circonstances de la vie sociale sont accompagnées de danse1. Il s’agit, entre autres, 
des rites initiatiques, des naissances, des mariages, des célébrations funéraires, etc. 
Chaque circonstance commande ses danses et ces danses sont exécutées suivant 
des protocoles et des processus bien définis.  
Chez les Moose au Burkina Faso, trois étapes marquent la célébration funéraire. La 
première célébration appelée kũ-mãasga (funérailles fraiches) consiste en des rites 
opérés après l’annonce officielle du décès jusqu’à l’inhumation. L’étape 
intermédiaire dite ku-toogo (funérailles amères) ou tãan-kãsre (rite de rupture des 
écorces fibreuses) est organisée après l’enterrement pour lever le deuil. La 
célébration conclusive nommée ku-noodo (funérailles festives) vise à adresser les 
ultimes adieux à l’esprit du défunt et lui donner accès au groupe des ancêtres 
tutélaires. Des danses sont associées à toutes ces étapes et elles occupent une place 
importante dans le rituel funéraire (V. Duschenes, 2008, p. 44). Depuis des temps 
immémoriaux, à chaque circonstance de funérailles, ces danses consistent à une 
répétition de gestes similaires, suivant le même scénario. Cette reconduction quasi 
mécanique des scénarii dansés fonde le caractère institutionnel et rituel de la danse 
funéraire.  
De nos jours, le constat qui s’impose est la disparition progressive et 
presqu’irréversible des cadres traditionnels d’expression et de transmission des 
danses funéraires. Cette disparition est causée par l’école moderne qui, sans 
intégrer l’éducation au patrimoine culturel dans les curricula, éloigne les 
apprenants des institutions traditionnelles (F. W. Ouédraogo, 2024, p. 225). Elle 
est aussi provoquée par l’hégémonie de l’Islam et du Christianisme. Ces religions 
constituent une menace pour les cultures de funérailles traditionnelles. Les 
musulmans et les protestants ne célèbrent pas de funérailles. Les catholiques 
autorisent l’organisation des funérailles mais n’y tolèrent pas les chants et danses 
funèbres du terroir, considérées comme un retour aux pratiques animistes (A. Y. 
Sawadogo, 2018, pp. 24-25).  
La disparition progressive de ces cadres traditionnels d’expression et de 
transmission des danses funéraires pose le problème de la connaissance des 
processus desdites danses et celui de leur survie. La quasi-majorité des jeunes ne 
sont plus initiés à la connaissance des processus pour les raisons évoquées plus 
haut. Sans la connaissance desdits processus, il est difficile voire impossible non 
seulement de comprendre la finalité des danses funéraires mais aussi d’envisager 
des actions de leur préservation, de leur transmission et de leur revitalisation. 
Dans le meilleur des cas où les danses survivent, l’on peut être amené à assister à 

 
1 Ministère de la Culture et du Tourisme, 2012, Étude sur les impacts du secteur de la Culture sur 
le développement social et économique du Burkina Faso, p. 42. 

https://grece-tchad.com/


Revue Internationale GRECE, Vol1, N°3 

ISSN 3079-4463, e ISSN 3079-4471    https://grece-tchad.com 

        

Fidèle Wendegouidi OUEDRAOGO                       173 

des spectacles qui vont se résumer à une simple expression mécanique et formelle, 
plus orientées vers la délectation du public que vers la finalité originelle à laquelle 
elles sont destinées. C’est ainsi que la présente étude qui se veut une contribution 
à la connaissance des danses funéraires chez les Moose a pour objectif de mettre 
en exergue le processus de leur mise en œuvre. Elle entend répondre aux 
préoccupations qui suivent : quelle est la finalité du protocole des danses 
funéraires en pays moaaga ? Quelles sont les principes qui gouvernent la mise en 
œuvre d’un spectacle de danse funéraire ? Quelles sont les principales étapes du 
processus d’une danse de funérailles ? L’étude est organisée en quatre parties. 
Avant de décrire le déroulement du spectacle de danse funéraire, il est proposé de 
connaitre les fondements de l’intervention de la danse dans la célébration 
funéraire ainsi que les principes qui gouvernent la mise en œuvre du spectacle.  
 

1. Méthodologie 
La présente étude a privilégié l’approche qualitative. Cette approche s’est basée 
sur des entretiens réalisés à la suite d’une série d’observations directes qui sont 
d’abord parties pour satisfaire une curiosité personnelle et se sont transformées 
par la suite en intérêt scientifique.  
L’observation directe profane s’est réalisée à l’occasion des célébrations funéraires 
durant l’enfance au sein de notre communauté d’origine, dans le cadre de 
l’élaboration de notre mémoire de Master en Gestion du Patrimoine culturel dont 
le thème a porté sur la sauvegarde de la danse namaoore, et concomitamment à 
la réalisation des enquêtes de la présente étude, notamment le 29 juin 2025. Elle 
a permis de susciter des questionnements sur certains faits et gestes, de découvrir 
les phases du spectacle, de comprendre le sens profond de certains actes. 
Tikaré, capitale de la chefferie traditionnelle du Zitenga est la zone de l’étude. La 
chefferie (ancien royaume) regroupe les communes de Guibaré, de Rouko et de 
Tikaré, dans la province du Bam, région des Koulsé. Tikaré est un centre politique 
qui se caractérise par l’homogénéité culturelle, animée par une population 
majoritairement moaaga.  
Cette étude ne s’inscrit pas dans une logique comparative. De ce fait, il n’est pas 
apparu important d’élargir la zone à des capitales voisines d’autres entités 
politiques traditionnelles du Moogo comme Ratenga et Tantenga qui forment avec 
le Zitenga, la province du Bam. Il en est ainsi, par souci de respecter les 
particularismes culturels locaux de chaque entité. S’il faut en effet reconnaitre avec 
P. Tondé (2016, p. 90), que les funérailles présentent la même structure dans toute 
l’aire culturelle des Moose, le Moogo ne constitue pas un ensemble parfaitement 
homogène, tant sur le plan culturel que politique. Ainsi, chaque terroir regorge 
des rites qui sont mués en éléments culturels qui lui sont propres, faisant en sorte 
que le protocole des funérailles, partant des danses qui leur sont associées, 
comportent des variantes d’un terroir à un autre (A. Y. Sawadogo, 2018, p. 17).  

https://grece-tchad.com/


Revue Internationale GRECE, Vol1, N°3 

ISSN 3079-4463, e ISSN 3079-4471    https://grece-tchad.com 

        

Fidèle Wendegouidi OUEDRAOGO                       174 

L’étude se focalise sur les villages qui abritent des danses funéraires et 
spécifiquement des danses dédiées aux populations ordinaires. En effet, des 
danses funéraires telles que le bugre (danse des divins) et le kargende (danse réservée 
aux prêtres sacrificateurs) existent dans la région mais celles-ci sont réservées à 
des groupes sociaux spécifiques et comportent chacune son propre protocole 
d’exécution. La danse funéraire commune encore pratiquée dans la zone est le 
maoore, présent dans les villages de Boubou, de Horé, de Kilou, de Gassongo, de 
Gonga, de Ritimyinga, de Rilgo, de Niangouèla, de Baribsi et de Tirbou.  
L’étude est axée sur les funérailles festives qui ne sont pas la célébration la plus 
importante du point de vue rituel. Mais celles-ci ont l’avantage comparatif d’être 
le moment du plein déploiement des danses funéraires. Autrement dit, chaque 
célébration funéraire est indispensable et interdépendante l’une de l’autre pour 
permettre à l’esprit du défunt de rejoindre la communauté des mânes familiaux.  
La collecte des données s’est déroulée suivant des interviews semi-directifs sur la 
base d’un guide d’entretien. La méthode de la « saturation » (P. N’da, 2015, p. 100) 
a été mobilisée. Le choix des individus interviewés s’est effectué de façon 
raisonnée, en tenant compte de leur statut et de leur connaissance du processus 
de mise en œuvre d’un spectacle à l’occasion de funérailles. La collecte de données 
a été stoppée lorsque le constat est fait que les enquêtés n’apportent plus 
d’informations nouvelles. Les données collectées en langue Moore ont d’abord été 
transcrites, pour ensuite être traduites en langue française. Elles ont enfin été 
organisées dans des fiches d’analyse organisées en thématiques, notamment la 
justification des danses funéraires, les règles de sa mise en œuvre et son 
déroulement.  
 

2. Résultats et discussions 
2.1. Les fondements de la célébration funéraire par la danse 
Dans la tradition moaaga, la douleur de la perte par suite de décès d’un être cher 
est exprimée par des pleurs mais aussi par le chant et la danse. La danse intervient 
dans la célébration funéraire pour deux raisons. La première est d’ordre spirituel 
et la seconde est sociale.  

2.1.1. La fonction spirituelle de la danse funéraire 
La danse a une dimension spirituelle. Elle est une manifestation de la spiritualité 
du Moaaga, celle liée à l’immortalité de l’âme. Selon cette spiritualité, l’esprit d’une 
personne décédée rejoint en principe la communauté des mânes familiaux après 
la mort. La danse est convoquée au cours de ce voyage pour « permettre à l'âme 
du défunt de rejoindre l’âme des ancêtres » (D. Delobsom, 1932, p. 172). La danse 
accompagne donc les funérailles festives pour célébrer joyeusement l’agrégation 
du défunt au groupe des ancêtres lignagers (P. Tondé, 2016, p. 131).  
L’exécution de la danse est par ailleurs perçue comme un mécanisme qui permet 
aux vivants de se concilier avec les bonnes grâces du nouvel esprit. En priant pour 
le séjour paisible de l’âme auprès des ancêtres, celle-ci s’évertue en retour à 

https://grece-tchad.com/


Revue Internationale GRECE, Vol1, N°3 

ISSN 3079-4463, e ISSN 3079-4471    https://grece-tchad.com 

        

Fidèle Wendegouidi OUEDRAOGO                       175 

intercéder auprès des ancêtres pour obtenir d’eux les grâces de paix, de santé, de 
prospérité pour les vivants. Il en est ainsi car, le bonheur que la danse provoque 
pour les vivants ne saurait laisser les esprits indifférents. La danse est de ce fait, 
un instrument de conciliation entre les vivants et les morts.  
La danse s’insère en plus dans un processus global pour régler le sort du défunt, 
en s'occupant tout à la fois de son devenir corporel mais aussi spirituel. En effet, 
la mort étant vue comme un passage, il ne suffit pas de mourir pour que tout 
s'accomplisse. Il faut accepter de se séparer de notre proche décédé et, pour cela, 
on doit tuer ce qui reste vivant en lui en rompant les liens affectifs qui l'unissent 
à la communauté. Par la suite, après une période que chaque culture définit, il faut 
prévoir les rites permettant de confirmer le défunt dans son nouveau destin et 
conférant à ses restes leur statut définitif (L. Bussières, 2007, pp. 74-75). 
Le processus vise aussi à permettre la réintégration des endeuillés dans le monde 
des vivants, et « dans le circuit de la vie ordinaire au sein de la société » (P. Tondé, 
2016, p. 131), après une période plus ou moins longue de mise en marge.  
Elle est ensuite l’affirmation de la continuité de la vie, voire d’une évocation 
concrète de la survie à l’intention des vivants. Les gestes accompagnés des paroles 
des chants ont pour but délibéré de transmettre aux vivants, ce qu’incarnait le 
défunt. L’explosion gestuelle induit un défoulement de toute la communauté, la 
purgeant de son affliction et lui donnant des forces de continuer la lutte pour sa 
survie.  
La danse s’intègre enfin dans la série des procédés que le Moaaga a tissés autour 
des funérailles dans le but de donner à la mort un visage humain. Elle constitue 
de ce fait l’expression de la vitalité de la collectivité humaine, apparaissant comme 
une réaction du corps social face à la mort biologique, pour attester 
l’invulnérabilité du groupe social face à l’épreuve de la mort.  

2.1.2. La fonction sociale de la danse funéraire 
L’exécution de la danse au cours des funérailles est un facteur de cohésion sociale. 
En effet, les Moose ont toujours utilisé des subterfuges pour dédramatiser des 
situations difficiles comme celle de deuil. La danse fait partie des moyens pour 
concilier la survenue de la mort et l’importance de maintenir le rire malgré les 
larmes. La danse intervient pour faire estomper les remords liés aux souvenirs du 
défunt, donnant du goût à la vie pour les survivants. Selon A. Ouédraogo (1986, 
p. 843), le moment de la danse constitue une sorte de « soupape que la société 
entrouvre pour permettre une oxygénation mentale de ses membres. À ce sujet, 
L. Bussières (2007, p. 75) renchérit que si les rites funéraires semblent prendre 
appui sur la présence du cadavre ou de ce qui en tient lieu symboliquement, ils 
sont aussi centrés sur la prise en charge des survivants. À l’égard des survivants, 
les finalités des rites sont de les rassurer, les apaiser, leur offrir un garde-fou contre 
l'angoisse existentielle, mais également permettre l'expression d'émotions intenses 
et déstabilisatrices pour l'individu et pour le groupe.  

https://grece-tchad.com/


Revue Internationale GRECE, Vol1, N°3 

ISSN 3079-4463, e ISSN 3079-4471    https://grece-tchad.com 

        

Fidèle Wendegouidi OUEDRAOGO                       176 

En outre, la danse concourt à la cohésion sociale tant entre les vivants à travers la 
promotion d’une solidarité agissante au sein des communautés en mobilisant la 
compassion des uns envers les autres du fait de la mort du proche. Cette cohésion 
est également importante pour les morts qui constituent avec les vivants, une 
même communauté. Ainsi, en permettant de formuler des intentions pieuses en 
faveur de l’esprit du défunt dans sa marche vers les ancêtres, cet esprit qui 
apprécierait bien la démarche, veillera en retour à intercéder auprès des ancêtres 
pour obtenir des grâces pour les vivants.  
Le spectacle de danse est par ailleurs en lui-même un symbole d’unité et de 
maintien de la cohésion sociale. La coordination des pas de danse, de la musique 
et des chansons d’une part, la symbiose entre les artistes sans distinction d’âge et 
de sexe d’autre part, concourent à une plus grande solidarité sociale.  
En somme, les funérailles constituent des moments de tristesse au cours desquels 
les simples mots n’ont pas raison de l’affliction. Le recours à la danse permet 
d’évacuer la tristesse, la souffrance ou la douleur liée à la mort, en dédramatisant 
et en égayant.  
2.2. Les principes qui gouvernent le spectacle de danse funéraire 
Ces funérailles festives sont célébrées pour faciliter l’intégration de l’âme du 
défunt dans la communauté des ancêtres, d’accéder au rang d’ancêtre. 
L’intervention de la danse dans cette célébration est encadrée par des principes.  

2.2.1. Les danses funéraires sont un service non monnayable 
Les danses funéraires sont un service gratuit et non monnayable dédié aux morts. 
La contrepartie de la prestation est de servir à manger et à boire aux danseurs. La 
non marchandisation de la prestation n’occulte pas la possibilité d’accorder des 
avantages à la troupe prestataire. En effet, les troupes reçoivent souvent des 
avantages en numéraire ou en nature. La satisfaction du bénéficiaire est aussi à 
l’origine de certains mariages, consistant pour le chef de la famille bénéficiaire à 
donner une fille en mariage au responsable de la troupe pour le service rendu. 
Cette pratique de don de femmes en mariage n’a plus cours depuis l’émergence 
des considérations liées aux droits de l’Homme. En vertu de ces considérations, 
ce type de mariage est qualifié de forcé, donc interdit.  
Les transformations sociétales ont, de nos jours, impacté le service gratuit sacré 
lié à la mort. L’argent a envahi la vie sociale et devient le facteur principal qui 
codifie les rapports humains. En conséquence, le service dédié à la mort est tombé 
dans la bourse des valeurs monétarisées. On perçoit une rémunération pour 
creuser une tombe, pour faire la toilette d’une dépouille, etc. Malgré l’interférence 
de l’argent, les troupes éprouvent toujours des scrupules à monnayer les services. 
Dans les faits, le cachet n’est pas discuté. Les familles bénéficiaires versent un 
forfait au responsable de la troupe, en guise de remerciement. Ainsi, d’une 
cérémonie funéraire à une autre, le montant du numéraire versé est différent.  

https://grece-tchad.com/


Revue Internationale GRECE, Vol1, N°3 

ISSN 3079-4463, e ISSN 3079-4471    https://grece-tchad.com 

        

Fidèle Wendegouidi OUEDRAOGO                       177 

2.2.2. La danse funéraire est un service communautaire offert sans 
discrimination 
Le service du groupe est offert à tout membre de la communauté en dehors de 
toute considération liée à la classe sociale. La seule condition qui prévaut est 
l'éligibilité du défunt.  
Cette éligibilité tient d’abord à son âge. Le défunt doit à la date de sa mort, avoir 
un âge susceptible d'être célébré, dont le décès est connoté positif. Selon A. 
Degorce (2009, p. 2) « un décès connoté positivement concerne des personnes 
(hommes ou femmes) ayant succombé à la vieillesse ou à la maladie : il intervient 
à un âge avancé ».  
Les funérailles festives d’une personne qui meurt en bas âge ne sont pas célébrées. 
Ce sont des morts jugées précoces, prématurées. Les funérailles à la suite de telles 
morts sont organisées à la hâte, dans la plus grande sobriété, voire avec négligence, 
comme pour éviter que l'esprit de la mort ne prenne goût et veuille récidiver. Le 
critère de l'âge est subjectif et évolutif. L’âge idéal est « celui supérieur ou égal 80 
ans »2 mais des « disparitions (à partir de 50 ans) donnent lieu à des funérailles-
réjouissance »3.  
Dans la réalité, la situation matrimoniale et la descendance du défunt sont 
convoquées dans l’appréciation de son éligibilité aux célébrations funéraires. 
Aussi, pour être éligible, le défunt doit avoir été marié et avoir eu des enfants. 
L’existence de la descendance constitue donc une condition sine qua non pour 
devenir un ancêtre et confère le statut permettant au défunt d’accéder aux rites 
funéraires dans leur intégralité (A. Degorce, 2009, p. 2). 
L'éligibilité tient ensuite aux circonstances de la mort. Certaines circonstances de 
mort sont considérées comme violentes et ne donne droit à aucune célébration 
funéraire, à plus forte raison à un spectacle d'hommage. Ce type de mort est 
qualifié de mauvaise. Les mauvaises morts sont celles qui font suite à un accident 
de circulation, une noyade, un accouchement, un suicide, un homicide avéré, un 
éboulement, morsure de serpent, etc. Face à un cas de mort violente, le défunt est 
sobrement enterré sur le lieu même de sa disparition. Une fois le corps inhumé, 
chacun rentre chez soi en silence. Si ce type de décès advient sur le territoire 
villageois ou si la dépouille y est ramenée, elle est conduite après les dernières 
habitations, en direction de la brousse, pour y être mise en terre. Ainsi, une 
caractéristique supplémentaire de la bonne mort est en effet qu’elle doit avoir lieu 
dans le village ou être associée à cet espace. 
De nos jours, la danse lors des funérailles est pratiquée et vécue plus ou moins 
intensément. En effet, pour certains, c’est de l’exotisme tandis que pour d’autres, 

 
2 Lamoussa Ouédraogo, 65 ans, danseur à Horé, entretien réalisé à Horé le 29/06/2025. 
3 Patrice Kouraogo, 22 juillet 2024, « Les plaisanteries funéraires en milieu moaaga au Burkina 
Faso : analyse sociologique de leurs formes, place et du rôle », Lefaso.net, 
https://lefaso.net/spip.php?article131767, consulté le 16/07/2025 

https://grece-tchad.com/
https://lefaso.net/spip.php?article131767


Revue Internationale GRECE, Vol1, N°3 

ISSN 3079-4463, e ISSN 3079-4471    https://grece-tchad.com 

        

Fidèle Wendegouidi OUEDRAOGO                       178 

c’est une composante essentielle des funérailles sans laquelle le défunt n’aurait pas 
accompli toute la marche vers l’horizon final de sa destinée spirituelle.  
Par ailleurs, si les musulmans et les protestants excluent les danses dans leurs 
protocoles de célébrations funéraires, la pratique survit lors des funérailles 
catholiques. Toutefois, certaines étapes du spectacle, surtout la partie conclusive 
qui consiste à accompagner l’esprit du défunt à rejoindre la demeure des ancêtres, 
n’est plus d’actualité. La danse est même tolérée dans le milieu catholique, à 
condition que les chants soient tirés du répertoire chrétien. Cette tolérance vis-à-
vis de la danse résulte de la mission reçue par les conférences épiscopales 
d’organiser et d’adapter le rituel en fonction des us et coutumes des communautés 
locales. Cet effort d’inculturation a conduit à l’intégration des funérailles festives 
dans le rituel catholique (P. Tondé, 2016, pp. 264-265). Les funérailles festives des 
catholiques sont marquées par une veillée de prière dans la nuit et une célébration 
eucharistique le lendemain qui clôture le rituel.  
En somme, sont éligibles à la célébration de funérailles festives et donc à la danse 
qui leur est associée, les personnes qui sont âgées, mariées et qui ont des enfants.  

2.2.3. La primauté des défunts de la communauté   
La célébration des funérailles avec la danse est un service offert aux défunts au 
sein et en dehors de la communauté. Toutefois, il est établi que la priorité est 
accordée aux défunts du village. En vertu de ce principe, la troupe décline les 
requêtes qui lui sont faites hors de la communauté lorsqu'il existe des cas de 
funérailles au cours desquels la danse n'a pas pu se produire.  
Plusieurs circonstances peuvent concourir au report de la danse, malgré 
l'organisation des rites funéraires. À titre d'exemple, on retient que depuis le 
dernier trimestre de l'année 2022, le village de Horé a fait l'objet de menaces 
récurrentes d'incursions terroristes. Pour mobiliser la population autour de la 
défense du territoire, le chef du village a suspendu l'organisation des spectacles 
qu'ils soient festifs ou funéraires. À la suite de l'amélioration de la situation 
constatée au cours de l'année 2025, il a autorisé l'organisation des danses 
funéraires. La levée de la suspension a permis de célébrer toutes les personnes 
décédées durant la période, le dimanche 29 juin 2025. Ainsi, la troupe a parcouru 
les concessions de défunts, une après une, pour les célébrer, avant de se produire 
sur la place publique du village, pour un spectacle en hommage à tous les défunts. 
Le passage dans les concessions se déroule dans l'ordre chronologique des décès, 
de la plus ancienne à la plus récente date.  
2.3. Le déroulement de la danse funéraire 
La célébration funéraire dure deux jours. Dans le principe, les danses ont lieu la 
nuit du premier jour des funérailles pour prendre fin le soir du deuxième jour. Le 
spectacle comprend trois phases dont une phase introductive, une phase 
intermédiaire et une phase conclusive. 

https://grece-tchad.com/


Revue Internationale GRECE, Vol1, N°3 

ISSN 3079-4463, e ISSN 3079-4471    https://grece-tchad.com 

        

Fidèle Wendegouidi OUEDRAOGO                       179 

2.3.1. Le spectacle introductif 
La première phase du spectacle est un moment rituel scrupuleusement observé 
par le corps du ballet et vécu par les spectateurs qui ont accouru dès les premiers 
battements endiablés des tambours, les cliquetis des castagnettes et la voie 
perçante du lead vocal. Le chanteur principal en tête et les danseurs à queue leu-
leu se dirigent vers la demeure du défunt pour y saluer sa mémoire. Le rythme dit 
de danse des guerriers est soutenu par un chant introductif appelé Tar sore qui 
rappelle que la communauté s’est de nouveau mobilisée pour réaffirmer son 
attachement à la tradition séculaire et suivre le chemin tracé par les pères et les 
aïeuls. Ce chant introductif formule le vœu commun que le spectacle se déroule 
sans incident. Suivant le même rythme, et une fois devant la porte du défunt, un 
autre chant est entonné. Par ce chant, l’information est donnée aux membres de 
la famille le motif du déplacement, celui de leur exprimer la compassion, leur 
présenter les condoléances.  
À l’intérieur de la concession du défunt, le chanteur et les musiciens se taisent, les 
danseurs cessent de danser. Ils s’accroupissent face à la porte de la chambre du 
défunt. Ils rendent un hommage à l’esprit du défunt « qui est censé voir ce 
cérémonial orchestré en son honneur »4. C’est un moment solennel au cours 
duquel des adieux ultimes sont adressés à l’esprit du défunt. Il lui est aussi 
demandé de convoquer les bons esprits pour veiller au bon déroulement du 
spectacle. Après cette solennité, comme un signal convenu, tous se relèvent et se 
mettent à danser un warba frénétique vers la sortie de la concession. Lorsque le 
dernier franchit la porte de la concession, l’ensemble des danseurs forme un 
cercle. C’est le début de la deuxième phase. 

2.3.2. Le spectacle intermédiaire 
La phase intermédiaire du spectacle se déroule en dehors de la concession. Elle 
commence par le rite de kabsgo. Il est « difficile de trouver un terme en langue 
français qui fait ressortir la quintessence de cette réalité culturelle moaaga qu’est 
le kabsgo»5. Cependant, ce rite peut se décrire comme l’expression de la courtoisie 
vis-à-vis des forces en présence, à l’effet de garantir le succès du spectacle. Dans 
le fond, il constitue « une annonce de l’entrée en scène de la troupe qui demande 
la permission aux forces pour se produire »6 car « il n’est pas bienséant de 
surprendre ces forces»7. Satisfaire à ce devoir de courtoisie favorise la mobilisation 
des forces bienveillantes au bon déroulement du spectacle. Dans le cas contraire, 
il est vécu comme un manque de respect. En conséquence, « les forces non 

 
4 Abdou Sawadogo, 52 ans, promoteur culturel, entretien réalisé à Kongoussi le 19/07/2025. 
5 Emmanuel Ouédraogo, 52 ans, personne de ressource, entretien réalisé sur WhatsApp, le 
05/07/2025. 
6 Ferdinand Sawadogo, 55 ans, chanteur, entretien réalisé à Yobitenga, le 19/07/2025. 
7 Abdou Sawadogo, 52 ans, promoteur culturel, entretien réalisé à Kongoussi le 19/07/2025. 

https://grece-tchad.com/


Revue Internationale GRECE, Vol1, N°3 

ISSN 3079-4463, e ISSN 3079-4471    https://grece-tchad.com 

        

Fidèle Wendegouidi OUEDRAOGO                       180 

seulement ne sont pas favorables au spectacle mais aussi s’abstiennent de protéger 
la troupe en cas d’attaques d’esprits malveillants »8. 
Les invocations sont faites selon une préséance que les chanteurs connaissent et 
s’obligent à respecter. Si l’animation est assurée par la troupe du village, « la 
préséance s’adresse aux esprit de la terre nourricière, à toute personne âgée depuis 
sa position ». Dans le cas d’une troupe invitée, outre la déesse Terre, « la préséance 
s’adresse d’abord aux sãaba, détenteurs du pouvoir du feu grâce auquel ils 
fabriquent les outils pour la production économique. Suivent les Yõyõose, maitres 
de la pluie et du vent ainsi que les tãnsobense, maitres de la guerre et détenteurs 
du pouvoir de protection du territoire. Viennent enfin dans cet ordre de préséance 
les nakombse qui sont détenteurs du pouvoir politique, gestionnaire des 
hommes »9.  
Cette phase est un long chapelet de chants qui plongent au cœur même du thème 
de la mort. Les corpus des chants appellent à pleurer le défunt et abordent la 
question de la mort. Le répertoire évoque la cruauté de la mort. Il est « rappelé à 
la communauté que la mort constitue un sort inéluctable pour toute vie qu’elle 
soit jeune ou âgée »10. Certains chants abordent le vide que la mort du défunt crée 
dans la communauté. Le défunt est par exemple comparé au caïlcédrat, cet arbre 
géant dont la mort prive les roussettes, qui s’y abritent, d’abri et de protection. 
D’autres chants traitent de l’irréversibilité de la mort. Ils visent à « mettre en 
exergue les envies désespérées que les enfants éprouveront de voir revivre leur 
mère »11. D’autres chants encore ont valeur de testament du défunt. Ils interpellent 
les vivants à ne pas maltraiter les orphelins. La richesse des sous-thématiques 
autour de la mort s’inscrit en droite ligne dans la pensée de J. Steinbeck selon 
laquelle les espérances, les blessures, les colères, les craintes, les besoins et les 
aspirations s’expriment dans les chansons africaines (A. Ouédraogo, 1986, p. 1).  
Le spectacle intermédiaire est exécuté en cercle. Le cercle est bouclé par les 
danseurs tout de blanc vêtus le haut et de noir profond le bas. Le haut est une 
blouse et le bas, un pantalon bouffant teint en indigo, tous en cotonnade. La 
blouse est rajustée à la taille par un pagne à frange servant de ceinture. L’uniforme 
de la tenue des danseurs confère une belle harmonie au mouvement d’ensemble. 
Ils impriment un mouvement d’ensemble de la gauche vers la droite. De plus en 
plus, ces costumes sont délaissés en faveur de la tenue moderne faite de pantalon 
et de chemise à l’européenne. Ce sont des tenues inappropriées rendant la danse 
disgracieuse. Au centre du cercle sont disposés d’une part les instrumentistes et 
d’autre part le chanteur principal et son accompagnateur. Les instrumentistes 
tournent dans le même sens que les danseurs mais plus rapidement, pour 
galvaniser chacun des danseurs. Les chanteurs sont détachés des instrumentistes. 

 
8 Confère entretien avec Abdou Sawadogo du 19/07/2025. 
9 Confère entretien avec Ferdinand Sawadogo du 19/07/2025. 
10 Souleymane Sawadogo, 49 ans, instrumentiste, entretien réalisé à Tikaré, le 07/07/2025. 
11 Confère entretien avec Souleymane Sawadogo du 07/07/2025. 

https://grece-tchad.com/


Revue Internationale GRECE, Vol1, N°3 

ISSN 3079-4463, e ISSN 3079-4471    https://grece-tchad.com 

        

Fidèle Wendegouidi OUEDRAOGO                       181 

Ils sont les métronomes dont le talent tient les danseurs en haleine jusqu’au matin. 
Ils tournent comme les instrumentistes en veillant à ce que le tumulte des 
instruments ne couvre pas les paroles des chansons, permettant aux danseurs de 
les entendre et de reprendre les refrains. Le chanteur principal, grâce à son talent 
et sa maitrise du répertoire, entretient l’enthousiasme des danseurs, le rythme 
assourdissant des musiciens et l’admiration silencieuse des spectateurs. Le 
chanteur accompagnateur ne prononce pas de paroles mais suit les modulations 
de la voix du lead vocal par l’écho de sa propre voix plus grave et qui souligne la 
beauté de celle du chanteur principal et la prolonge.  
Certains spectateurs, touchés par les paroles des chansons se jettent dans la danse 
pour se fondre au mouvement d’ensemble. D’autres vont jusqu’au chanteur et, la 
main droite levée au-dessus de sa tête, lancent des youyous retentissants pour 
saluer la majesté de la voix. D’autres encore, hypnotisés par les paroles, restent 
sur place, mais sans retenir « les soupirs et les larmes du souvenir du disparu » (A. 
Y. Sawadogo, 2018, p. 23).  
Le répertoire de chants funèbres est un substrat séculaire qui s’enrichit d’autres 
chants funèbres entendus dans d’autres localités du terroir. Mais ce sont les 
mêmes chants exécutés à longueur de siècles qui ont fini par être très populaires. 
Grâce à cet abondant répertoire, les chants laissent peu de place à l’improvisation. 
Le chanteur déroule son répertoire et peut revenir sur un chant déjà exécuté. Il 
s’autorise certaines digressions notamment celles qui consistent à clamer les 
louanges ou d’évoquer les actes de dignité propre à la lignée du défunt.  
Durant le spectacle intermédiaire, les enfants du défunt sont tenus d’effectuer 
trois ou quatre sorties au milieu du spectacle pour marquer leur sentiment de 
gratitude pour l’hommage qui est rendu à leur ascendant. Des dons en espèces et 
des canaris de dolo sont apportés pour galvaniser la troupe. Le chiffre trois 
symbolise l’homme et témoigne du sexe masculin constitué d’un testicule droit, 
d’un testicule gauche et d’un pénis. Le chiffre quatre, symbole de la femme fait 
également référence à son sexe qui, vu de l’externe, est fait de deux lèvres (gauche 
et droite), d’un clitoris et d’un vagin (P. Tondé, 2016, p. 164). 
Le spectacle conclusif des funérailles est l’apanage de la troupe résidente à travers 
une procession rituelle appelée loob-yãagre. 

2.3.3. Le spectacle conclusif  
Ce spectacle se termine par le loob-yãagre. Loob-yãagre est une procession 
d’accompagnement de l’esprit du défunt pour son séjour éternel auprès des 
ancêtres de la communauté auprès desquels il deviendra à son tour ancêtre. Cette 
procession « symbolise l’acte d’adieu que la communauté accomplit vis-à-vis dudit 
esprit »12 qui revient parmi les siens à l’occasion de la célébration des funérailles 
(A. Y. Sawadogo, 2018, p. 13). La destination vers laquelle est accompagné l’esprit 
du défunt est le royaume des morts ou la demeure des ancêtres. Cette demeure en 

 
12 Lamoussa Ouédraogo, 65 ans, danseur, entretien réalisé à Horé le 29/06/2025. 

https://grece-tchad.com/


Revue Internationale GRECE, Vol1, N°3 

ISSN 3079-4463, e ISSN 3079-4471    https://grece-tchad.com 

        

Fidèle Wendegouidi OUEDRAOGO                       182 

question serait le mythique mont de Pilimpikou (P. Tondé, 2016, p. 139). 
Pilimpikou est un village d’une commune du même nom, dans la province du 
Passoré, région du Yaadga.  
L’accompagnement consiste pour les danseurs, musiciens et chanteurs à prendre 
la direction orientale du village. Lorsque le cortège arrive à un niveau donné, les 
tambours se taisent brusquement. Il s’en suit une course subite de tous les 
membres du cortège pour un retour dans les concessions. Lors de cette course, il 
n’est pas souhaitable d’enregistrer des chutes des personnes. C’est de très mauvais 
augure. Toute chute serait « synonyme que l’esprit du défunt a rattrapé la victime 
et celle-ci ne survivrait plus longtemps »13. 

Dans certaines communautés, tous ceux qui veulent effectuer la procession 
prélèvent chacun une brindille de la toiture en chaume du sanctuaire des ancêtres. 
Ces brindilles sont abandonnées lors de la course subite de retour vers les 
concessions. Cet abandon des brindilles est un acte purement religieux. Il signifie 
que « toutes les impuretés liées au défunt sont nettoyées dans le sanctuaire des 
ancêtres et que la communauté des vivants a accompli tous les actes qui rendent 
le nouvel esprit digne de devenir un ancêtre »14. 

En plus de la troupe de la communauté, il arrive que les funérailles mobilisent des 
troupes d’autres localités. C’est le cas des troupes sollicitées par les gendres du 
défunt pour rendre lui hommage. La pratique funéraire « engage particulièrement 
les membres de la famille du défunt et ceux des familles alliées » (P. Tondé, 2016, 
p. 107). Lorsqu’il y a une troupe invitée, la troupe résidente met en œuvre les deux 
premières phases, la seconde sobrement, et cède la place à la troupe étrangère. 
Celle-ci déroule son spectacle suivant le scénario des trois phases. La phase 
conclusive de la troupe invitée est l’expression de la règle du parallélisme des 
formes qui veut que le spectacle prenne fin là où il a débuté. La troupe conclut 
son spectacle au petit matin devant la maison du défunt « par un warba 
frénétique »15. C’est un moment très attendu par le public car il mobilise les 
enfants du défunt qui expriment leur gratitude à la troupe avec des dons en 
numéraire.  
Le spectacle de funérailles festives est un moment où se côtoient le sacré et le 
profane. Il est une répétition de gestes faits des mêmes pas, des mêmes oscillations 
de têtes, laissant voir une apparente monotonie. Cet ensemble de mouvements 
constitue une fusion de codes qui, selon A. Y. Sawadogo (2018, p. 22) allient « la 
beauté et la grâce » et expriment « le mystère de la vie et de la mort ».  

Conclusion 
Cette étude apporte des informations permettant de comprendre l'intervention 
des danses dans l'organisation des rites funéraires. Au-delà de sa contribution à la 
connaissance d'une pratique sociale, l’étude met en exergue l'importante survie 

 
13 Raaga Ouédraogo, 78 ans, chanteur, entretien réalisé à Horé, le 29/06/2025. 
14 Lassané Sawadogo, 65 ans, danseur, entretien réalisé à Tikaré, le 07/07/2025. 
15 Nobila Sawadogo, 57 ans, chanteur, entretien réalisé à Tikaré, le 07/07/2025. 

https://grece-tchad.com/


Revue Internationale GRECE, Vol1, N°3 

ISSN 3079-4463, e ISSN 3079-4471    https://grece-tchad.com 

        

Fidèle Wendegouidi OUEDRAOGO                       183 

des coutumes traditionnelles au sein de certaines communautés en ce sens que la 
pratique est d’actualité malgré la prédominance des religions chrétienne et 
musulmane. Cette situation qui rend compte de la double appartenance religieuse 
des populations de la zone de l’étude, l'une à la culture religieuse traditionnelle, 
l'autre à la foi nouvelle, chrétienne ou musulmane. 

Références bibliographiques 
BUSSIERES Luc, 2007, « Rites funèbres et sciences humaines : synthèse et 
hypothèses », Nouvelles perspectives en sciences sociales, 3(1), 61–139. Doi : 
10.7202/602466ar 
DEGORCE Alice, 2009, « Les espaces des morts dans les chants funéraires des 
Moose (Burkina Faso) », Journal des Africanistes, 79 (2), 43-63 
DELOBSOM Dim, 1932, « Les danses mossies et leur signification », Revue 
anthropologique, 42, 169-173. 
DUCHESNE Véronique, 2008, « « Chanter » les morts en pays anyi (Côte-
d’Ivoire) ». Frontières, 20 (2), 44–48. 
OUEDRAOGO Albert, 1986, Poétique des chants de funérailles de chefs en pays 
moaaga, « Thèse de doctorat en Études africaines », Université de Limoges. 
OUEDRAOGO Fidèle Wendegouidi, 2024, Patrimonialisation du warba, danse 
traditionnelle moaaga au Burkina Faso, de 1896 à nos jours, « Thèse de doctorat 
unique », Université Norbert Zongo 
SAWADOGO Alfred Yambangba, 2018, L’expression de la douleur par le chant et la 
danse, Ouagadougou : Harmattan Burkina 
TONDE Pierre, 2016, Rites funéraires et inculturation en Afrique. Une enquête chez les Moose 
du Burkina Faso, Paris : Karthala 

https://grece-tchad.com/
https://doi/

