
Revue Internationale GRECE, Vol2, N° spécial , Janvier 2026 

ISSN 3079-4463, e ISSN 3079-4471    https://grece-tchad.com 

      

 Kebkiba HINFIENE et Abraham DAGUE                      104 

ORALITE AFRICAINE : ENTRE PARADOXE, TRANSMISSION ET 
REINVENTION CONTEMPORAINE, DU PATRIMOINE AU 

NUMERIQUE 
 

Kebkiba HINFIENE1 et Abraham DAGUE2 
1Enseignant-chercheur à l’Université de Pala/Tchad, Email : 

hinfienekebkibakebkiba@gmail.com. 
2Chargé d’étude et de partenariat à ACRESIF consulting, Cabinet d’Études/Tchad. Email 

: abradague@gmail.com. 
Résumé 
L’oralité africaine constitue un patrimoine immatériel essentiel, porteur de 
mémoire et de cohésion sociale, mais fragilisé par les mutations contemporaines. 
Dans un contexte marqué par l’urbanisation, la migration et la disparition 
progressive des langues locales, se pose le problème de la transmission et de la 
préservation de ces pratiques orales. L’objectif  principal de cette étude est 
d’analyser les dynamiques de l’oralité africaine et ses transformations à l’ère 
numérique, en mettant en évidence ses paradoxes, ses acteurs et ses enjeux 
critiques. L’approche adoptée est qualitative, fondée sur une analyse documentaire 
réalisée avec le logiciel NVivo. Les ouvrages et articles ont été sélectionnés selon 
la technique d’échantillonnage à choix raisonné, afin de retenir les références les 
plus pertinentes et représentatives. La codification thématique a permis de 
structurer les données autour de quatre axes : mémoire vivante, transmission 
traditionnelle, réinvention contemporaine et patrimonialisation numérique. Les 
résultats confirment que l’oralité africaine demeure un patrimoine vivant mais 
fragile, que les acteurs traditionnels continuent de jouer un rôle fondamental, et 
que le numérique constitue un levier majeur de réinvention, tout en comportant 
des risques de standardisation et de perte de diversité culturelle. La proposition 
finale insiste sur la nécessité de préserver l’authenticité et la diversité des récits, 
tout en exploitant les opportunités offertes par les technologies émergentes (IA, 
réalité augmentée) pour renforcer la transmission et la visibilité mondiale de 
l’oralité africaine. 
Mots-clés : Oralité africaine ; Transmission ; Patrimonialisation numérique ; Mémoire 
vivante ; Réinvention contemporaine. 
 

African Orality: Between Paradox, Transmission, and 
Contemporary Reinvention, from Heritage to Digital 

Abstract 
African orality constitutes an essential intangible heritage, carrying memory and 
social cohesion, yet weakened by contemporary transformations. In a context 
marked by urbanization, migration, and the gradual disappearance of  local 
languages, the issue of  transmission and preservation of  these oral practices 
arises. The main objective of  this study is to analyze the dynamics of  African 

https://grece-tchad.com/
mailto:hinfienekebkibakebkiba@gmail.com
mailto:abradague@gmail.com


Revue Internationale GRECE, Vol2, N° spécial , Janvier 2026 

ISSN 3079-4463, e ISSN 3079-4471    https://grece-tchad.com 

      

 Kebkiba HINFIENE et Abraham DAGUE                      105 

orality and its transformations in the digital age, highlighting its paradoxes, actors, 
and critical challenges. The approach adopted is qualitative, based on a 
documentary analysis conducted with NVivo software. Books and articles were 
selected using a purposive sampling technique, in order to retain the most relevant 
and representative references. The thematic coding allowed the structuring of  
data around four axes: living memory, traditional transmission, contemporary 
reinvention, and digital heritage-making. The results confirm that African orality 
remains a living but fragile heritage, that traditional actors continue to play a 
fundamental role, and that digital technologies constitute a major lever for 
reinvention, while also carrying risks of  standardization and loss of  cultural 
diversity. The final proposal emphasizes the need to preserve the authenticity and 
diversity of  narratives, while harnessing the opportunities offered by emerging 
technologies (AI, augmented reality) to strengthen transmission and enhance the 
global visibility of  African orality. 
Keywords: African orality; Transmission; Digital heritage-making; Living memory; 
Contemporary reinvention. 
 
Introduction 

L’oralité africaine constitue l’un des socles fondamentaux des cultures du 
continent. Bien avant l’invention et la généralisation de l’écriture, elle a été le 
principal vecteur de transmission des savoirs, des valeurs et des mémoires 
collectives. À travers les récits des griots, les proverbes, les chants, les contes et les 
rituels, elle a façonné une manière singulière de penser et de vivre le monde. 
Comme l’a rappelé Hampâté Bâ, « en Afrique, quand un vieillard meurt, c’est une 
bibliothèque qui brûle » (A. Hampaté Bâ, 2004, p. 1). Cette formule illustre la 
centralité de la parole vivante comme mémoire collective et patrimoine 
immatériel. L’oralité n’est pas seulement un mode de communication, elle est une 
institution sociale qui relie les générations, assure la continuité des traditions et 
nourrit l’imaginaire collectif. 

Cependant, l’oralité africaine est aujourd’hui traversée par des paradoxes. 
D’un côté, elle demeure une mémoire vivante et dynamique, capable de s’adapter 
aux mutations sociales ; de l’autre, elle reste fragile car dépendante de la mémoire 
humaine et menacée par l’oubli. Les travaux de R. Finnegan (2012, p. 45) et de 
J.M. Vansina (1961, p. 33) ont montré que l’oralité est à la fois un système de 
connaissance et un mode de transmission, mais qu’elle est exposée à l’érosion des 
langues locales et aux bouleversements contemporains. Jack Goody a également 
souligné que l’oralité, confrontée à l’écriture et aux technologies, se trouve dans 
une tension permanente entre tradition et modernité J. Goody (2010, p. 21) 

Dans un monde marqué par la mondialisation et la révolution numérique, 
la question de la préservation et de la réinvention de l’oralité africaine se pose avec 
acuité. Les mutations sociales : urbanisation, migrations, désintérêt des jeunes 
générations fragilisent les modes traditionnels de transmission U. Baumgardt & J. 

https://grece-tchad.com/


Revue Internationale GRECE, Vol2, N° spécial , Janvier 2026 

ISSN 3079-4463, e ISSN 3079-4471    https://grece-tchad.com 

      

 Kebkiba HINFIENE et Abraham DAGUE                      106 

Derive (2013, p. 19). Pourtant, le numérique ouvre de nouvelles perspectives. Les 
archives sonores, les musées virtuels, les podcasts, le slam et le rap prolongent la 
dynamique orale dans des formats hybrides A.E. Obono (2024, p. 7). L’étude de 
ces transformations est donc essentielle pour comprendre comment l’oralité peut 
continuer à jouer son rôle identitaire et culturel dans un monde globalisé. 

La problématique de cet article s’articule autour de trois interrogations 
principales qui révèlent les tensions et les enjeux de l’oralité africaine dans le 
monde contemporain. Comment l’oralité africaine, en tant que patrimoine 
immatériel, peut-elle assurer sa transmission dans un contexte marqué par 
l’urbanisation, la migration et la perte des langues locales ? Cette question souligne 
la fragilité des modes traditionnels de transmission, longtemps portés par les 
veillées et les cérémonies, aujourd’hui menacés par la dispersion des 
communautés et l’effacement des langues, ce qui confirme l’analyse de R. 
Finnegan (2012, p. 45) sur l’indissociabilité de la littérature orale et de son contexte 
linguistique.  

De quelle manière les pratiques orales traditionnelles : griots, conteurs, 
familles s’adaptent-elles aux mutations sociales et technologiques contemporaines 
? Les griots et conteurs, gardiens de la mémoire, intègrent désormais des formes 
modernes comme le slam ou le rap, qui prolongent l’énergie des récits oraux dans 
une esthétique actuelle (U. Baumgardt & J. Derive, 2008, p. 72), tandis que les 
familles continuent d’assurer une transmission informelle, illustrant la vitalité de 
l’oralité capable de se transformer sans perdre son essence, comme l’a montré (J. 
Goody, 2010, p. 21).  

Quels sont les enjeux critiques liés à la patrimonialisation numérique de 
l’oralité : risque de standardisation des récits ou opportunité de démocratisation 
et de visibilité mondiale ? Les archives sonores, musées virtuels et podcasts offrent 
des outils puissants de sauvegarde et de diffusion (A.E. Obono, 2024, p. 7), mais 
la logique des réseaux sociaux privilégie les contenus viraux, au risque 
d’uniformiser les récits et d’appauvrir leur diversité, ce qui rejoint l’avertissement 
de W.J. Ong, (2012, p. 56) sur la nécessité de préserver la richesse contextuelle de 
l’oralité. Ces trois interrogations structurent la réflexion et montrent que l’oralité 
africaine est à la fois menacée par les mutations contemporaines et renforcée par 
les opportunités offertes par le numérique, invitant à penser un équilibre entre 
préservation et innovation pour qu’elle demeure un patrimoine vivant et 
réinventé. 

L’objectif  principal de cette étude est d’analyser les dynamiques de l’oralité 
africaine et ses transformations à l’ère numérique, en mettant en évidence ses 
paradoxes, ses acteurs et ses enjeux critiques Les objectifs scientifiques consistent 
à comprendre les fondements conceptuels et historiques de l’oralité africaine, à 
analyser les paradoxes qui la traversent entre vitalité et fragilité, localité et 
universalité, à étudier les dynamiques de transmission traditionnelles et 

https://grece-tchad.com/


Revue Internationale GRECE, Vol2, N° spécial , Janvier 2026 

ISSN 3079-4463, e ISSN 3079-4471    https://grece-tchad.com 

      

 Kebkiba HINFIENE et Abraham DAGUE                      107 

contemporaines, et enfin à explorer les formes de réinvention numérique et les 
enjeux critiques liés à la patrimonialisation. 

Trois hypothèses spécifiques guident cette étude. La première est que 
l’oralité africaine demeure un patrimoine vivant, mais que sa transmission est 
fragilisée par les mutations sociales et linguistiques. La deuxième est que les 
acteurs traditionnels – griots, conteurs, familles – continuent de jouer un rôle 
fondamental, mais que leur action est désormais complétée par de nouvelles 
formes artistiques et numériques. La troisième est que le numérique constitue un 
levier majeur de réinvention, mais qu’il comporte des risques de standardisation 
et de perte de diversité culturelle. 

Cette recherche adopte une approche qualitative fondée sur l’analyse 
documentaire. Les ouvrages de référence sur l’oralité africaine (G. Calame-
Griaule, 1965; J. Goody, 2010; W.J. Ong, 2012; P. Zumthor, 1983) ont été mobilisés 
pour cerner les définitions et les enjeux. Les documents ont été sélectionnés 
suivant un échantillonnage à choix raisonné, privilégiant les sources académiques 
et les travaux de chercheurs en anthropologie, littérature orale et sciences sociales. 
L’analyse a été réalisée à l’aide du logiciel NVivo, permettant la codification des 
fréquences des mots clés, la construction de nuages de points et de cartes 
conceptuelles. Cette méthodologie favorise une compréhension fine des 
dynamiques de transmission et de réinvention. 

L’article se structure en cinq parties complémentaires qui permettent de 
cerner les multiples dimensions de l’oralité africaine dans ses paradoxes, ses 
dynamiques et ses réinventions. La première partie est consacrée à l’analyse 
conceptuelle et aux fondements de l’oralité africaine, en mettant en lumière ses 
définitions, ses bases historiques et ses ancrages culturels. La deuxième examine 
les paradoxes qui la traversent, entre vitalité et fragilité, tradition et modernité, 
localité et universalité, afin de montrer comment elle se situe dans une tension 
permanente entre continuité et transformation. La troisième s’intéresse aux 
dynamiques de transmission, en analysant le rôle des acteurs traditionnels tels que 
les griots, les conteurs et les familles, tout en soulignant les défis contemporains 
liés à l’urbanisation, aux migrations et à la perte des langues locales. La quatrième 
explore les formes de réinvention numérique et les enjeux critiques liés à la 
patrimonialisation, en mettant en évidence les initiatives de sauvegarde, les 
créations hybrides et les tensions entre diversité et standardisation. Enfin, la 
cinquième partie présente les résultats de l’analyse, en proposant une synthèse des 
apports et des perspectives, afin de montrer que l’oralité africaine demeure un 
patrimoine vivant, capable de se transformer et de s’adapter aux mutations du 
monde contemporain. 
1. Analyse conceptuelle et fondements 

L’étude de l’oralité africaine suppose d’abord une clarification 
conceptuelle et un retour sur ses fondements historiques et culturels. L’oralité, 
entendue comme l’ensemble des pratiques de transmission par la parole, constitue 

https://grece-tchad.com/


Revue Internationale GRECE, Vol2, N° spécial , Janvier 2026 

ISSN 3079-4463, e ISSN 3079-4471    https://grece-tchad.com 

      

 Kebkiba HINFIENE et Abraham DAGUE                      108 

un mode de connaissance et de communication qui précède et accompagne 
l’écriture. Elle est à la fois mémoire vivante, vecteur de transmission, espace de 
réinvention et patrimoine immatériel en quête de reconnaissance et de sauvegarde. 
Les travaux de P. Zumthor (1983, p. 17) et de W.J. Ong (2012, p. 56) ont montré 
que l’oralité ne se réduit pas à une absence d’écriture, mais qu’elle est une forme 
spécifique de pensée et de culture, dotée de ses propres logiques et de ses propres 
dynamiques. 
1.1. L’oralité africaine comme mémoire vivante 

L’oralité africaine est d’abord une mémoire vivante, inscrite dans les récits, 
les chants, les proverbes et les rituels. Elle conserve et transmet les savoirs 
historiques, les généalogies, les valeurs morales et les représentations du monde. 
A. Hampaté Bâ (2004, p. 1) rappelait que « chaque vieillard est une bibliothèque 
», soulignant que la mémoire orale est un patrimoine incarné dans les individus et 
les communautés. Cette mémoire n’est pas figée : elle se réactualise à chaque 
performance, chaque récit étant une recréation qui relie le passé au présent. 
Finnegan (2012, p. 45) insiste sur cette dimension dynamique, où la parole vivante 
est en permanence réinterprétée en fonction des contextes sociaux et culturels. 
L’oralité est donc une archive mouvante, qui ne se conserve pas dans des 
documents mais dans des pratiques et des interactions. 
1.2. La transmission traditionnelle 

La transmission de l’oralité repose historiquement sur des acteurs et des 
institutions spécifiques. Les griots, en Afrique de l’Ouest, sont les gardiens des 
généalogies et des récits historiques ; les conteurs, dans de nombreuses sociétés, 
transmettent les contes et les légendes qui véhiculent des valeurs éducatives et 
morales ; les familles, enfin, assurent une transmission quotidienne par les 
proverbes, les chants et les récits partagés lors des veillées. G. Calame-Griaule 
(1965, p. 33) a montré, à travers l’exemple des Dogon, que la parole est une 
institution sociale qui relie les individus aux ancêtres et aux divinités. Cette 
transmission est ritualisée et codifiée, chaque récit ayant une fonction précise dans 
la cohésion sociale. J.M. Vansina (1985, p. 123) a insisté sur le rôle de l’oralité 
comme source historique, capable de conserver des événements et des savoirs sur 
plusieurs générations. La transmission traditionnelle est donc à la fois éducative, 
sociale et politique, car elle légitime les autorités et renforce les identités 
collectives. 
1.3. La réinvention contemporaine 

L’oralité africaine n’est pas restée figée dans ses formes traditionnelles ; 
elle s’est réinventée au contact des mutations sociales et culturelles. Les pratiques 
artistiques contemporaines comme le slam et le rap reprennent l’énergie des récits 
oraux et la transposent dans des formats modernes, accessibles aux jeunes 
générations. U. Baumgardt & J. Derive (2013, p. 88) ont montré que l’oralité 
africaine est capable de se transformer en intégrant de nouvelles esthétiques et de 
nouveaux supports, tout en conservant son rôle identitaire. Les conteurs eux-

https://grece-tchad.com/


Revue Internationale GRECE, Vol2, N° spécial , Janvier 2026 

ISSN 3079-4463, e ISSN 3079-4471    https://grece-tchad.com 

      

 Kebkiba HINFIENE et Abraham DAGUE                      109 

mêmes adaptent leurs récits aux contextes urbains, en abordant des thèmes liés à 
la migration, à la mondialisation ou aux défis sociaux contemporains. H. Scheub 
(1999, p. 41) souligne que le conteur africain est un créateur qui réinvente sans 
cesse ses récits, en fonction des publics et des situations. Cette réinvention 
contemporaine illustre la vitalité de l’oralité, qui ne disparaît pas mais se 
transforme pour rester pertinente. 
1.4. Du patrimoine au numérique 

Enfin, l’oralité africaine est aujourd’hui au cœur des débats sur le 
patrimoine immatériel et sur les enjeux du numérique. La reconnaissance 
institutionnelle, à travers l’UNESCO et les politiques culturelles, a permis de 
valoriser l’oralité comme patrimoine à sauvegarder. J.-L. J.-L. Tornatore (2019) et 
J. Csergo, C. Hottin et P. Schmit (2020) ont montré que le patrimoine immatériel 
est une expérience sociale qui implique la participation des communautés et la 
transmission vivante des pratiques. Le numérique, quant à lui, ouvre de nouvelles 
perspectives de conservation et de diffusion. Les archives sonores, les musées 
virtuels, les podcasts et les plateformes vidéo permettent de sauvegarder des récits 
et de les rendre accessibles à un public élargi (A.E. Obono, 2024, p.7). Toutefois, 
cette patrimonialisation numérique comporte des risques : la standardisation des 
formats et la logique des réseaux sociaux peuvent appauvrir la diversité des récits 
et les décontextualiser. W.J. Ong (2012, p.56) rappelle que l’oralité tire sa force de 
son ancrage contextuel ; sa transposition numérique doit donc préserver cette 
richesse. L’enjeu est de trouver un équilibre entre préservation et innovation, entre 
sauvegarde des héritages et ouverture universelle. 

Ainsi, l’analyse conceptuelle et des fondements de l’oralité africaine 
montre qu’elle est une mémoire vivante, transmise par des acteurs traditionnels, 
réinventée dans des formes contemporaines et désormais confrontée aux défis de 
la patrimonialisation numérique. Loin d’être une pratique en voie de disparition, 
elle apparaît comme un patrimoine dynamique, capable de se transformer et de 
s’adapter, tout en conservant son rôle identitaire et culturel. 
2. Les paradoxes de l’oralité 

L’oralité africaine, en tant que patrimoine immatériel, se caractérise par 
une série de paradoxes qui révèlent à la fois sa vitalité et sa fragilité. Elle est 
mémoire vivante, mais dépendante de la parole et donc exposée à l’oubli. Elle 
incarne la tradition, tout en se réinventant dans la modernité. Elle est 
profondément enracinée dans des contextes locaux, mais tend à s’universaliser à 
travers les technologies numériques. Ces tensions, loin d’être des contradictions, 
traduisent la dynamique propre de l’oralité, qui se nourrit de ses transformations 
pour continuer à exister. 

Le premier paradoxe est celui de la mémoire vivante face à la fragilité. 
L’oralité conserve les savoirs, les généalogies et les récits fondateurs, comme l’ont 
montré J.M. Vansina (1961, p.33) et R. Finnegan (2012, p.45). Elle est une archive 
incarnée dans les individus et les communautés, réactualisée à chaque 

https://grece-tchad.com/


Revue Internationale GRECE, Vol2, N° spécial , Janvier 2026 

ISSN 3079-4463, e ISSN 3079-4471    https://grece-tchad.com 

      

 Kebkiba HINFIENE et Abraham DAGUE                      110 

performance. Pourtant, cette mémoire est fragile car elle dépend de la 
transmission intergénérationnelle et de la vitalité des langues locales. A. Hampâté 
Bâ (2006, p.12) rappelait que la mort d’un vieillard équivaut à la perte d’une 
bibliothèque, soulignant la vulnérabilité de ce patrimoine. 

Le deuxième paradoxe est celui de la tradition face à la modernité. L’oralité 
est profondément liée aux pratiques ancestrales, aux rituels et aux institutions 
sociales comme les griots ou les conteurs. Mais elle s’adapte aux mutations 
contemporaines en intégrant des formes artistiques modernes telles que le slam 
ou le rap, qui prolongent l’énergie des récits oraux dans une esthétique actuelle 
(U. Baumgardt & J. Derive, 2013, p.72). J. Goody (2010, p.21) rappelle que l’oralité 
n’est pas figée : elle se transforme au contact de l’écriture et des technologies, 
créant des formes hybrides qui témoignent de sa vitalité. 

Le troisième paradoxe est celui de la localité face à l’universalité. L’oralité 
est enracinée dans des contextes culturels précis, chaque récit étant lié à une 
langue, une communauté et une histoire particulière. G. Calame-Griaule (1965, 
p.33) a montré que la parole chez les Dogon est une institution sociale qui relie 
les individus aux ancêtres et aux divinités. Mais avec la mondialisation et le 
numérique, l’oralité tend à s’universaliser. Les archives sonores, les musées virtuels 
et les podcasts permettent de diffuser ces récits à un public mondial (A.E. Obono, 
2024, p.7). Cette ouverture favorise la démocratisation de l’accès au patrimoine 
immatériel, mais comporte aussi le risque de standardisation et de 
décontextualisation, comme l’a souligné W.J. Ong (2012, p.56). 

Ces paradoxes montrent que l’oralité africaine est à la fois menacée et 
renforcée par les mutations contemporaines. Elle demeure un patrimoine vivant, 
capable de se transformer et de s’adapter, mais elle doit trouver un équilibre entre 
préservation et innovation pour conserver sa richesse et sa diversité. 

Tableau 1: Les paradoxes structurants de l’oralité africaine 

Paradoxe Dimension positive 
(vitalité) 

Dimension négative 
(fragilité) 

Mémoire vivante 
vs fragilité 

Transmission des 
savoirs, cohésion sociale 

Dépendance à la mémoire 
humaine, risque d’oubli 

Tradition vs 
modernité 

Ancrage rituel, 
continuité culturelle 

Mutation rapide, risque de 
perte d’authenticité 

Localité vs 
universalité 

Enracinement 
identitaire, diversité 
culturelle 

Standardisation numérique, 
décontextualisation 

Source : Hinfiéné K. et Dagué A., Janvier 2026. 
3. Dynamiques de transmission 

L’oralité africaine, en tant que patrimoine immatériel, repose sur des 
dynamiques de transmission qui assurent sa continuité et sa vitalité. Ces 
dynamiques s’articulent autour des acteurs traditionnels, des fonctions sociales 

https://grece-tchad.com/


Revue Internationale GRECE, Vol2, N° spécial , Janvier 2026 

ISSN 3079-4463, e ISSN 3079-4471    https://grece-tchad.com 

      

 Kebkiba HINFIENE et Abraham DAGUE                      111 

qu’ils remplissent, des défis contemporains auxquels ils sont confrontés et de la 
nécessité d’adaptation pour préserver et réinventer ce patrimoine. 

Les acteurs traditionnels occupent une place centrale dans la transmission 
de l’oralité. Les griots, en Afrique de l’Ouest, sont les gardiens des généalogies et 
des récits historiques. Ils incarnent une mémoire vivante qui relie les 
communautés à leurs ancêtres et à leur histoire. Comme le souligne J.M. Vansina 
(1961, p.33), l’oralité est une source historique fiable, capable de conserver des 
événements sur plusieurs générations. Les conteurs, quant à eux, transmettent des 
récits qui véhiculent des valeurs éducatives et morales. H. Scheub (1999, p.41) 
rappelle que le conteur africain est un créateur qui adapte ses récits aux publics et 
aux situations, assurant ainsi leur pertinence. Les familles jouent également un 
rôle essentiel, en intégrant l’oralité dans les pratiques quotidiennes par les 
proverbes, les chants et les récits partagés lors des veillées. G. Calame-Griaule 
(1965, p.33) a montré que la parole est une institution sociale qui relie les individus 
aux ancêtres et aux divinités, renforçant ainsi la cohésion communautaire. 

Les fonctions sociales de l’oralité sont multiples et interconnectées. Elle 
assure la transmission des savoirs et des valeurs, régule les comportements et 
renforce l’identité collective. S.-M.E. Belinga (1978, p. 22) insiste sur la dimension 
éducative de la littérature orale africaine, qui forme les individus à travers des récits 
porteurs de leçons de vie. L’oralité joue aussi un rôle politique, en légitimant les 
autorités et en consolidant les structures sociales. Elle est performative, car elle ne 
se contente pas de raconter : elle agit sur la réalité sociale en créant des liens, en 
régulant les tensions et en affirmant des identités. Comme le rappelle J. Goody 
(2010, p.21), l’oralité est une pratique vivante qui produit du sens et qui structure 
les relations sociales. 

Cependant, les dynamiques de transmission sont confrontées à des défis 
contemporains majeurs. L’urbanisation fragilise les espaces communautaires 
traditionnels, réduisant les occasions de rassemblement et de partage oral. Les 
migrations dispersent les communautés et entraînent une rupture des chaînes de 
transmission. La disparition progressive des langues locales constitue une menace 
directe, car chaque langue porte en elle un univers symbolique et narratif  unique. 
R. Finnegan (2012, p.45) souligne que la littérature orale est indissociable de son 
contexte linguistique ; sa perte entraîne l’effacement d’une mémoire collective. De 
plus, la mondialisation et les médias modernes concurrencent les formes 
traditionnelles de transmission, en imposant des modèles culturels uniformisés 
qui marginalisent les pratiques locales. 

Face à ces défis, la nécessité d’adaptation est impérative. L’oralité africaine 
doit trouver de nouveaux espaces et de nouveaux supports pour assurer sa 
transmission. Les pratiques artistiques contemporaines comme le slam et le rap 
prolongent l’énergie des récits oraux dans une esthétique moderne, accessible aux 
jeunes générations (U. Baumgardt & J. Derive, 2013, p.72). Le numérique offre 
des opportunités inédites de conservation et de diffusion : archives sonores, 

https://grece-tchad.com/


Revue Internationale GRECE, Vol2, N° spécial , Janvier 2026 

ISSN 3079-4463, e ISSN 3079-4471    https://grece-tchad.com 

      

 Kebkiba HINFIENE et Abraham DAGUE                      112 

musées virtuels, podcasts et plateformes vidéo permettent de sauvegarder des 
récits et de les rendre accessibles à un public élargi (Obono, 2024, p.7). Toutefois, 
cette patrimonialisation numérique doit préserver la diversité et l’ancrage 
contextuel des récits, afin d’éviter leur standardisation et leur décontextualisation. 
W. J. Ong (2012, p.56) rappelle que l’oralité tire sa force de son enracinement dans 
des contextes spécifiques ; sa transposition numérique doit donc respecter cette 
richesse. 

Ainsi, les dynamiques de transmission de l’oralité africaine montrent 
qu’elle est à la fois menacée par les mutations contemporaines et renforcée par sa 
capacité d’adaptation. Les acteurs traditionnels continuent de jouer un rôle 
fondamental, mais leur action est désormais complétée par de nouvelles formes 
artistiques et numériques. L’oralité demeure un patrimoine vivant, capable de se 
transformer et de s’adapter, tout en conservant son rôle identitaire et culturel. Elle 
illustre la résilience des cultures africaines face aux défis de la mondialisation et 
de la modernité. 

4. Réinvention numérique et enjeux critiques 
La réinvention numérique de l’oralité africaine constitue aujourd’hui un 

champ d’étude incontournable, tant elle révèle les tensions entre préservation 
patrimoniale et adaptation aux mutations technologiques. L’oralité, longtemps 
confinée aux espaces communautaires, s’ouvre désormais à des dispositifs 
numériques qui transforment ses modes de conservation, ses formes de création 
et ses modalités de diffusion. Cette dynamique, porteuse d’opportunités inédites, 
soulève également des enjeux critiques liés à l’authenticité, à la standardisation et 
à la diversité culturelle. 

La patrimonialisation de l’oralité par le numérique s’inscrit dans une 
logique de sauvegarde et de reconnaissance institutionnelle. Les politiques 
culturelles et les initiatives internationales, notamment celles de l’UNESCO, ont 
contribué à valoriser l’oralité comme patrimoine immatériel à protéger. J.-L. 
Tornatore (2019, p.22) et J. Csergo, C. Hottin & P. Schmit (2020, p.15) rappellent 
que le patrimoine immatériel est une expérience sociale qui implique la 
participation des communautés et la transmission vivante des pratiques. Le 
numérique, en offrant des outils de conservation tels que les archives sonores, les 
musées virtuels ou les bases de données interactives, permet de préserver des 
récits qui risqueraient de disparaître. Cette patrimonialisation numérique favorise 
aussi une démocratisation de l’accès, en rendant disponibles des corpus oraux à 
des publics éloignés des contextes originels. Toutefois, elle doit éviter de figer des 
pratiques vivantes dans des formats trop rigides, au risque de réduire leur vitalité. 

Les créations hybrides constituent une autre dimension de cette 
réinvention. L’oralité africaine se transforme en intégrant des formes artistiques 
contemporaines comme le slam, le rap ou les performances multimédias. U. 
Baumgardt et J. Derive (2013, p.72) ont montré que l’oralité est capable de se 
réinventer en intégrant de nouvelles esthétiques et de nouveaux supports, tout en 

https://grece-tchad.com/


Revue Internationale GRECE, Vol2, N° spécial , Janvier 2026 

ISSN 3079-4463, e ISSN 3079-4471    https://grece-tchad.com 

      

 Kebkiba HINFIENE et Abraham DAGUE                      113 

conservant son rôle identitaire. Ces créations hybrides prolongent l’énergie des 
récits oraux dans des formats modernes, accessibles aux jeunes générations, et 
permettent de relier tradition et innovation. Elles témoignent de la vitalité de 
l’oralité, qui ne disparaît pas mais se transforme pour rester pertinente. Elles 
illustrent aussi la capacité des artistes africains à mobiliser les technologies 
numériques pour donner une nouvelle visibilité à des pratiques ancestrales. 

La diffusion numérique constitue un levier majeur de cette réinvention. 
Les plateformes sociales comme Facebook, WhatsApp, TikTok ou YouTube 
offrent des espaces élargis pour partager des récits, des chants ou des 
performances orales. A.E. Obono (2024, p.7) souligne que ces outils permettent 
de sauvegarder et de diffuser des récits à un public mondial, favorisant une 
démocratisation de l’accès au patrimoine immatériel. Les podcasts, les vidéos 
humoristiques et les mèmes transposent les pratiques orales dans des formats 
attractifs pour les jeunes générations. Cette diffusion numérique élargit les publics 
et donne une visibilité internationale à des traditions longtemps confinées à des 
espaces locaux. Elle contribue à renforcer l’identité culturelle en la projetant dans 
des espaces globaux. 

Cependant, cette réinvention numérique soulève des risques et des 
opportunités qu’il convient d’analyser de manière critique. Les opportunités 
résident dans la conservation, la démocratisation et la revitalisation des pratiques 
orales. Le numérique permet de sauvegarder des récits menacés, de les rendre 
accessibles à un public élargi et de les revitaliser en les intégrant dans des formats 
modernes. Mais les risques sont réels : la logique des réseaux sociaux privilégie les 
contenus viraux, au détriment de la diversité des expressions. La standardisation 
des formats peut réduire la richesse des récits et effacer les spécificités locales. W.J. 
Ong (2012, p.56) rappelle que l’oralité tire sa force de sa diversité et de son ancrage 
contextuel ; sa transposition dans des formats numériques uniformisés peut en 
altérer la nature. Il est donc impératif  de trouver un équilibre entre préservation 
et innovation, entre sauvegarde des héritages et ouverture universelle. 

Ainsi, la réinvention numérique de l’oralité africaine apparaît comme une 
dynamique complexe, porteuse de vitalité mais aussi de tensions. Elle illustre la 
capacité des cultures africaines à s’adapter aux mutations contemporaines, tout en 
posant la question de la préservation de leur authenticité et de leur diversité. Loin 
d’être une rupture, cette réinvention est une continuité transformée, où l’oralité 
demeure un patrimoine vivant, capable de se réinventer et de contribuer à la 
construction d’une mémoire collective partagée. 

5. Résultats de l’analyse documentaire (NVivo) 
L’analyse documentaire réalisée avec NVivo, à partir du corpus de 

références sélectionnées, a permis de dégager quatre grands ensembles 
thématiques. Chaque ensemble correspond à une dynamique spécifique de 
l’oralité africaine et met en évidence les tensions, les continuités et les réinventions 
qui traversent ce patrimoine immatériel. 

https://grece-tchad.com/


Revue Internationale GRECE, Vol2, N° spécial , Janvier 2026 

ISSN 3079-4463, e ISSN 3079-4471    https://grece-tchad.com 

      

 Kebkiba HINFIENE et Abraham DAGUE                      114 

5.1. Mémoire vivante et fondements théoriques 
L’oralité africaine se présente avant tout comme une mémoire vivante, 

inscrite dans les récits, les chants, les proverbes et les rituels. Elle conserve et 
transmet les savoirs historiques, les généalogies, les valeurs morales et les 
représentations du monde. A. Hampâté Bâ (2006, p.12) rappelait que « chaque 
vieillard est une bibliothèque », soulignant que la mémoire orale est incarnée dans 
les individus et les communautés. R. Finnegan (2012, p.45) insiste sur la dimension 
dynamique de cette mémoire, qui se réactualise à chaque performance et se 
réinterprète en fonction des contextes sociaux. J.M. Vansina (1961, p.33) a montré 
que l’oralité est une source historique fiable, capable de conserver des événements 
sur plusieurs générations. 

Les travaux de P. Zumthor (1983, p.17 ; 1987, p.22) et de W.J. Ong (2012, 
p.56) rappellent que l’oralité n’est pas une simple absence d’écriture, mais une 
forme spécifique de pensée et de culture, dotée de ses propres logiques. J. Goody 
(2010, p.21) souligne que l’oralité produit du sens et structure les relations sociales, 
tandis que G. Calame-Griaule (1965, p.33) montre que la parole est une institution 
sociale qui relie les individus aux ancêtres et aux divinités. 

L’analyse NVivo a révélé une fréquence élevée des mots clés « mémoire », 
« identité », « oralité » et « patrimoine », confirmant que l’oralité est perçue comme 
une archive incarnée et dynamique. Le nuage de mots généré illustre la corrélation 
entre « mémoire » et « identité », ce qui confirme que l’oralité est au cœur de la 
construction des identités collectives. Cette mémoire vivante est donc à la fois un 
réservoir de savoirs et un instrument de cohésion sociale, capable de relier le passé 
au présent et de renforcer l’identité culturelle des communautés. 

Tableau 2 : Mémoire vivante et fondements théoriques (NVivo) 

Codes 
thématiques 

Références principales Mots clés associés 

Mémoire 
vivante 

A. Hampâté Bâ (2006) ; R. Finnegan 
(2012) ; J.M. Vansina (1961) ; P. 
Zumthor (1983, 1987) ; W.J. Ong 
(2012) 

Mémoire, identité, 
oralité, patrimoine, 
archive 

Fondements 
théoriques 

J. Goody (2010) ; G. Calame-
Griaule (1965) 

Institution sociale, 
pensée, parole, 
savoir, culture 

Source : Hinfiéné K. et Dagué A., Janvier 2026 ; Analyse documentaire NVivo à partir du 
corpus bibliographique 

5.2. Transmission traditionnelle et fonctions sociales 
La transmission traditionnelle de l’oralité africaine repose sur des acteurs 

et des institutions qui assurent la continuité des savoirs et des valeurs au sein des 
communautés. Les travaux de Belinga (1978), Cauvin (1980), Scheub (1999), 
Derive (2008) et Hecquet (2009) montrent que cette transmission est à la fois 
éducative, sociale et politique. Les griots, en Afrique de l’Ouest, incarnent la 

https://grece-tchad.com/


Revue Internationale GRECE, Vol2, N° spécial , Janvier 2026 

ISSN 3079-4463, e ISSN 3079-4471    https://grece-tchad.com 

      

 Kebkiba HINFIENE et Abraham DAGUE                      115 

mémoire généalogique et historique, en légitimant les lignages et les autorités. Les 
conteurs, quant à eux, véhiculent des récits porteurs de leçons morales et de 
représentations symboliques, adaptant leurs histoires aux contextes et aux publics. 
Les familles jouent un rôle quotidien dans la transmission des proverbes, des 
chants et des récits lors des veillées, assurant ainsi une éducation informelle qui 
complète l’école et les institutions modernes. 

L’analyse NVivo a mis en évidence des cooccurrences fortes entre les 
termes « griot », « conteur », « famille », « tradition » et « valeurs ». Ces mots clés 
traduisent la centralité des acteurs traditionnels dans la régulation des 
comportements et la consolidation des structures sociales. Les cartes 
conceptuelles produites par NVivo relient « transmission » à « cohésion sociale » 
et « légitimation », confirmant que l’oralité n’est pas seulement un outil de 
communication, mais une institution qui structure la vie collective. Elle contribue 
à la formation des individus, à la régulation des tensions et à la légitimation des 
autorités. 

Ainsi, la transmission traditionnelle apparaît comme un pilier de l’oralité 
africaine, garantissant la continuité des savoirs et des valeurs, tout en assurant la 
cohésion sociale et la stabilité politique. 

Tableau 3: Transmission traditionnelle et fonctions sociales (NVivo) 

Codes 
thématiques 

Références principales Mots clés associés 

Transmission 
traditionnelle 

S.-M.E. Belinga (1978) ; J. 
Cauvin (1980) ; H. Scheub 
(1999) ; J. Derive (2008) ; C. 
Hecquet (2009) 

Griot, conteur, famille, 
tradition, valeurs, 
cohésion sociale, 
légitimation 

Source : Hinfiéné K. et Dagué A., Janvier 2026 ; Analyse documentaire NVivo à partir du corpus 
bibliographique 

5.3. Réinvention contemporaine et créations hybrides 
La réinvention contemporaine de l’oralité africaine illustre sa capacité 

d’adaptation face aux mutations sociales, culturelles et technologiques. Les travaux 
de U. Baumgardt & J. Derive (2008, 2013) montrent que l’oralité ne disparaît pas 
avec l’avènement de l’écriture ou du numérique, mais qu’elle se transforme en 
intégrant de nouvelles esthétiques et de nouveaux supports. A.E. Obono (2024) 
souligne que la diffusion de la littérature orale par les mass médias et les 
plateformes numériques constitue une stratégie de sauvegarde et de revitalisation, 
permettant de toucher des publics plus larges. De leur côté, K. Hinfiene & A. 
Dagué (2025a, 2025b, 2026) mettent en évidence la dynamique des plaisanteries 
et des éloges dans des contextes sociopolitiques contemporains, montrant que 
l’oralité reste un outil de régulation sociale et de créativité culturelle.  A.-M. Peatrik 
(2022)rappelle enfin que l’oralité est un espace de dialogue entre générations et 
disciplines, capable de se réinventer dans des contextes hybrides. 

https://grece-tchad.com/


Revue Internationale GRECE, Vol2, N° spécial , Janvier 2026 

ISSN 3079-4463, e ISSN 3079-4471    https://grece-tchad.com 

      

 Kebkiba HINFIENE et Abraham DAGUE                      116 

L’analyse NVivo a révélé une forte fréquence des mots « modernité », « 
numérique », « hybridation » et « plaisanterie », confirmant que l’oralité africaine 
est en pleine transformation. Les cartes conceptuelles produites par le logiciel 
relient « réinvention » à « jeunesse », « médias » et « innovation », ce qui montre 
que les jeunes générations, les médias modernes et les pratiques innovantes sont 
au cœur de cette dynamique. Les formes artistiques comme le slam et le rap 
prolongent l’énergie des récits oraux dans une esthétique contemporaine, tandis 
que les plateformes numériques offrent de nouveaux espaces de diffusion et de 
création. Cette hybridation témoigne de la vitalité de l’oralité, qui devient un 
véritable laboratoire culturel où tradition et modernité dialoguent. 

Ainsi, la réinvention contemporaine ne doit pas être perçue comme une 
rupture, mais comme une continuité transformée. Elle illustre la résilience de 
l’oralité africaine, capable de se réinventer pour rester pertinente dans un monde 
globalisé et numérique, tout en conservant son rôle identitaire et social. 

Tableau 4:  Réinvention contemporaine et créations hybrides (NVivo) 

Codes 
thématiques 

Références principales Mots clés associés 

Réinvention 
contemporaine 

U. Baumgardt & J. Derive 
(2008, 2013) ; A.E. Obono 
(2024) ; K. Hinfiene & A. 
Dagué (2025a, 2025b, 2026) ; 
A.-M. Peatrik (2022) 

Modernité, numérique, 
hybridation, 
plaisanterie, jeunesse, 
médias, innovation 

Source : Hinfiéné K. et Dagué A., Janvier 2026 ; Analyse documentaire NVivo à partir du corpus 
bibliographique 

5.4. Patrimonialisation numérique et enjeux critiques 
La patrimonialisation numérique de l’oralité africaine constitue une étape 

décisive dans la reconnaissance et la sauvegarde de ce patrimoine immatériel. Les 
références de J.-L. Tornatore (2019), J. Csergo, C. Hottin & P. Schmit (2020), M. 
Certeau & L. Giard (2005), C. Hagège (2017, 2020) et A.E. Obono (2024) 
montrent que l’oralité, longtemps transmise dans des espaces communautaires, 
est désormais intégrée dans des dispositifs institutionnels et technologiques qui 
visent à en assurer la conservation et la diffusion. NVivo a mis en évidence des 
fréquences élevées pour les mots « patrimoine », « immatériel », « sauvegarde », « 
diffusion » et « numérique », confirmant que la patrimonialisation est au cœur des 
débats contemporains. 

La patrimonialisation numérique est d’abord une opportunité. Elle permet 
de conserver des récits menacés de disparition, de les rendre accessibles à un 
public élargi et de favoriser une démocratisation de l’accès au patrimoine 
immatériel. Les archives sonores, les musées virtuels et les bases de données 
interactives offrent des outils puissants pour préserver la diversité des récits. 
Obono (2024) souligne que la diffusion par les mass médias et les plateformes 
numériques constitue une stratégie efficace de sauvegarde et de revitalisation. J.-

https://grece-tchad.com/


Revue Internationale GRECE, Vol2, N° spécial , Janvier 2026 

ISSN 3079-4463, e ISSN 3079-4471    https://grece-tchad.com 

      

 Kebkiba HINFIENE et Abraham DAGUE                      117 

L. Tornatore (2019) et J. Csergo, C. Hottin & P. Schmit (2020) insistent sur la 
dimension participative de cette patrimonialisation, qui implique les 
communautés dans la transmission et la valorisation de leurs pratiques. 

Cependant, cette patrimonialisation comporte aussi des risques. Les 
visualisations produites par NVivo montrent une tension entre « diversité » et « 
standardisation ». La logique des réseaux sociaux et des formats numériques tend 
à privilégier les contenus viraux et uniformisés, au détriment de la richesse et de 
la contextualisation des récits. W.J. Ong (2012) rappelle que l’oralité tire sa force 
de son ancrage contextuel ; sa transposition dans des formats numériques 
standardisés peut en altérer la nature et appauvrir sa diversité. C. Hagège (2017, 
2020) met en garde contre la réduction de la parole à des formes simplifiées, qui 
risquent de perdre leur dimension symbolique et rituelle. 

Ainsi, la patrimonialisation numérique de l’oralité africaine apparaît 
comme une dynamique ambivalente : elle offre des opportunités inédites de 
sauvegarde et de diffusion, mais elle soulève des enjeux critiques liés à 
l’authenticité, à la diversité et à la contextualisation. L’analyse NVivo illustre cette 
tension en reliant « patrimoine » à « opportunité » mais aussi à « fragilité », 
confirmant que l’oralité doit être préservée dans sa vitalité et sa pluralité. 

Tableau 5 :  Patrimonialisation numérique et enjeux critiques (NVivo) 

Codes 
thématiques 

Références principales Mots clés associés 

Patrimonialisation 
numérique 

J.-L. Tornatore (2019) ; J. 
Csergo, C. Hottin & P. 
Schmit (2020) ; M. Certeau 
& L. Giard (2005) ; C. 
Hagège (2017, 2020) ; A.E. 
Obono (2024) 

Patrimoine, immatériel, 
sauvegarde, diffusion, 
numérique, diversité, 
standardisation, fragilité 

Source : Hinfiéné K. et Dagué A., Janvier 2026 ; Analyse documentaire NVivo à partir du corpus 
bibliographique 

5.5. Synthèse des résultats 
L’organisation en quatre parties (mémoire vivante, transmission 

traditionnelle, réinvention contemporaine, patrimonialisation numérique) montre 
que l’oralité africaine est à la fois archive incarnée, vecteur de cohésion sociale, 
espace de créativité hybride et objet de patrimonialisation technologique. Les 
résultats de NVivo confirment les hypothèses de départ : l’oralité demeure un 
patrimoine vivant mais fragile, elle s’adapte aux mutations contemporaines, et le 
numérique constitue à la fois une opportunité de sauvegarde et un risque de 
standardisation. 

 

https://grece-tchad.com/


Revue Internationale GRECE, Vol2, N° spécial , Janvier 2026 

ISSN 3079-4463, e ISSN 3079-4471    https://grece-tchad.com 

      

 Kebkiba HINFIENE et Abraham DAGUE                      118 

Tableau 6:  Vérification des hypothèses à partir de l’analyse NVivo 
Hypothèses 
spécifiques 

Codes 
thématiques 

associés 

Références 
principales 

Validation NVivo 
(mots clés 

dominants) 

1. L’oralité 
africaine 
demeure un 
patrimoine 
vivant mais 
fragilisé par les 
mutations 

Mémoire vivante A. Hampâté Bâ 
(2006) ; Finnegan 
(2012) ; J.M. 
Vansina (1961) ; P. 
Zumthor (1983, 
1987) ; Ong (2012) 
; J. Goody (2010) 

Mémoire, identité, 
oralité, archive, 
savoir → confirme 
vitalité et fragilité 

2. Les acteurs 
traditionnels 
jouent un rôle 
fondamental, 
complété par de 
nouvelles formes 

Transmission 
traditionnelle & 
Réinvention 
contemporaine 

G. Calame-Griaule 
(1965) ; S.-M.E. 
Belinga (1978) ; J. 
Cauvin (1980) ; H. 
Scheub (1999) ; J. 
Derive (2008) ; 
Hecquet (2009) U. 
Baumgardt & J. 
Derive (2008, 2013) 
; A.E. Obono 
(2024) ; K. 
Hinfiene & A. 
Dagué (2025a, 
2025b, 2026) ; A.-
M. Peatrik (2022) 

Griot, conteur, 
famille, tradition, 
valeurs ; modernité, 
hybridation, 
jeunesse, innovation 
→ confirme 
continuité et 
complémentarité 

3. Le numérique 
est un levier de 
réinvention mais 
comporte des 
risques de 
standardisation 

Patrimonialisation 
numérique 

J.-L. Tornatore 
(2019) ; J. Csergo, 
C. Hottin & P. 
Schmit (2020) ; M. 
Certeau & L. Giard 
(2005) ; C. Hagège 
(2017, 2020) ; A.E. 
Obono (2024) 

Patrimoine, 
immatériel, 
sauvegarde, 
diffusion, diversité, 
standardisation → 
confirme 
opportunité et 
risque 

Source : Hinfiéné K. et Dagué A., Janvier 2026 ; Analyse documentaire NVivo à partir du corpus 
bibliographique. 

 
Conclusion 

L’analyse menée confirme que l’oralité africaine demeure un patrimoine 
vivant, profondément enraciné dans les pratiques sociales et culturelles, mais 
fragilisé par les mutations contemporaines. Les résultats obtenus grâce à NVivo 
ont montré que l’oralité est à la fois mémoire incarnée, vecteur de transmission 
sociale, espace de réinvention et objet de patrimonialisation numérique. Les trois 
hypothèses de départ se trouvent validées : l’oralité conserve sa vitalité tout en 
étant menacée par la perte des langues et des contextes de transmission ; les 

https://grece-tchad.com/


Revue Internationale GRECE, Vol2, N° spécial , Janvier 2026 

ISSN 3079-4463, e ISSN 3079-4471    https://grece-tchad.com 

      

 Kebkiba HINFIENE et Abraham DAGUE                      119 

acteurs traditionnels continuent d’assurer un rôle fondamental, désormais 
complété par des formes hybrides et numériques ; enfin, le numérique agit comme 
un levier de sauvegarde et de diffusion, mais comporte des risques de 
standardisation et d’appauvrissement de la diversité culturelle. 

Au-delà de cette synthèse, l’ouverture vers les technologies émergentes, 
notamment l’intelligence artificielle et la réalité augmentée, offre des perspectives 
inédites pour la valorisation de l’oralité. L’IA peut contribuer à la transcription 
automatique, à l’indexation et à l’analyse des récits, facilitant leur conservation et 
leur accessibilité. La réalité augmentée, quant à elle, permettrait de recréer des 
environnements immersifs où les récits oraux pourraient être vécus dans leur 
dimension performative, restituant l’ambiance des veillées ou des cérémonies. Ces 
outils, s’ils sont utilisés de manière critique et respectueuse, peuvent renforcer la 
transmission intergénérationnelle et donner une nouvelle visibilité mondiale à 
l’oralité africaine. 

Enfin, l’oralité africaine doit être envisagée comme une mémoire 
collective partagée, qui dépasse les frontières locales pour s’inscrire dans une 
dynamique universelle. Elle incarne une richesse culturelle qui, par sa réinvention 
et sa patrimonialisation, contribue à la construction d’une identité plurielle et à la 
promotion du dialogue interculturel. Préserver et valoriser l’oralité africaine, c’est 
non seulement sauvegarder un héritage, mais aussi participer à la création d’un 
futur où tradition et innovation coexistent pour nourrir la mémoire et la paix. 

Références bibliographiques  
BAUMGARDT Ursula et DERIVE Jean. 2008. Littératures orales africaines : 
perspectives théoriques et méthodologiques. Tradition orale. Paris : Éd. Karthala. 
BAUMGARDT Ursula et DERIVE Jean. 2013. Littérature africaine et oralité. 
Karthala. 
BELINGA Samuel-Martin Eno. 1978. Comprendre la littérature orale africaine. 
Comprendre. FeniXX réédition numérique (les Classiques africains). 
BELLAN Christine (éd.). 2021. Bibliographie générale de Daniel Fabre. Ethnologie de 
la France et des mondes contemporains. Paris : Éditions de la Maison des sciences 
de l’homme. 

CALAME-GRIAULE Geneviève. 1965. Ethnologie et Langage. [Paris] : Gallimard. 
CAUVIN Jean. 1980. Comprendre la parole traditionnelle. Comprendre. Issy les 
Moulineaux : Classiques africains. 
CERTEAU Michel et GIARD Luce. 2005. La culture au pluriel. Nouv. ’ed., établie 
et prés. par Luce Giard] réimpr.]. Points Essais. Paris : Bourgois. 
CSERGO Julia, HOTTIN Christian et SCHMIT Pierre (éd.) .2020. Le patrimoine 

culturel immatériel au seuil des sciences sociales : Actes du colloque de Cerisy-la-Salle, septembre 
2012. Ethnologie de la France et des mondes contemporains. Paris : Éditions de 
la Maison des sciences de l’homme. 

https://grece-tchad.com/


Revue Internationale GRECE, Vol2, N° spécial , Janvier 2026 

ISSN 3079-4463, e ISSN 3079-4471    https://grece-tchad.com 

      

 Kebkiba HINFIENE et Abraham DAGUE                      120 

DERIVE Jean. 2008. « Les modes spécifiques de transmission du patrimoine 

oral : traditions et perspectives ». halshs.archives 1 :1-5. 
FINNEGAN, Ruth. 2012. Oral Literature in Africa. Open Book Publishers. 
Goody Jack. 2010. Myth, Ritual and the Oral. Cambridge New York : Cambridge 
University Press. 
HAGÈGE Claude. 2017. Les religions, la parole et la violence. Paris : Odile Jacob. 
HAGÈGE Claude. 2020. La musique ou la mort. Paris : Odile Jacob. 
HAMPATÉ BÂ Amadou. 2004. Contes des sages d’Afrique. Collection. Paris : Seuil. 
HECQUET Vincent. 2009. « Littératures orales africaines ». Cahiers d’études 
africaines 49(195) : 833-40. Doi :10.4000/etudesafricaines.14052. 
HINFIENE Kebkiba et DAGUÉ Abraham. 2025a. « Didactique de l’éloge dans 
l’enseignement secondaire tchadien et son impact sur le développement des 
compétences argumentatives/expressives des élèves ». Revue Dama Ninao (17) : 
9-25. 
HINFIENE Kebkiba et DAGUÉ Abraham. 2025b. « Oralité africaine, 

dynamique des plaisanteries dans le contexte sociopolitique à l’ère numérique : 
Moundang face au Toupouri et Mboum ». P. 25-60 in Gestion des investissements 
matériels et immatériels en Afrique. Cameroun. 
HINFIENE Kebkiba et DAGUÉ Abraham. 2026. « Impact de l’éloge face à la 

mondialisation : analyse des pratiques moundang a la chefferie de gong de Léré et 
Foulbé au Lamida de Binder au Tchad ». Revue CARESFI 5(2) : 603-630. 
OBONO Esomba Anne. 2024. « Nouvelles formes de diffusion de la littérature 

orale : du conteur aux mass médias, pour une sauvegarde du patrimoine culturel 
camerounais ». ACAREF 3(1) :1-30. 

ONG Walter J. 2012. Orality and Literacy : The Technologizing of the Word. London ; 

New York : Routledge. 
PEATRIK, Anne-Marie. 2022. « Un dialogue avec Pierre Smith (1939-2001) ». 
Ateliers d’anthropologie. Revue éditée par le Laboratoire d’ethnologie et de sociologie 
comparative. doi:10.4000/ateliers.16637. 

SCHEUB Harold. 1999. Le Conteur Africain : Histoires Des Traditions Orales. 
Dubuque, Iowa: Kendall/Hunt Publishing Company. 

TORNATORE Jean-Louis (éd.) .2019. Le patrimoine comme expérience : Implications 
anthropologiques. Éditions de la Maison des sciences de l’homme. Ethnologie de la 
France et des mondes contemporains. Paris : OpenEdition Books. 
VANSINA Jan M. 1985. La tradition orale comme histoire. University of Wisconsin 
Press. Uiversity of wisconsin press. 
ZUMTHOR Paul. 1983. Introduction à la poésie orale. Paris : Editions du Seuil. 
ZUMTHOR Paul. 1987. La lettre et la voix de la « littérature » médiévale. Paris : Seuil. 
 

 

https://grece-tchad.com/
https://doi.org/10.4000/etudesafricaines.14052
https://doi.org/10.4000/ateliers.16637

